FILEBO Platone 15/16

impossibile di tutte: che, ciog, I'identico
ed uno si trovi d’essere al tempo stesso
nell'uno e nei molti. E sono questi
dubbi circa siffatte unita e moltiplicita, e
non gia quegli altri, Protarco, che rendo-
no tutto difficile, ove non sieno risoluti
bene; e viceversa tutto facile, ove bene.

Pro. Sicché, Socrate, & proprio a que-
sto che dobbiamo ora dapprima rivolge-
re tutto il nostro studio?

So. Almeno a parer mio.

Pro. Fa’ conto dunque che noi tutti
qui presenti su questo particolare siamo
d’accordo con te. Quanto a Filebo, il me-
glio & forse per ora non destarlo dal son-
no?, chiedendogli il suo parere.

VI. So. E sia. Ma dunque donde
s’ha da iniziare questa grave e varia bat-
taglia intorno alle posizioni contese? Non
forse di qui?...

Pro. Donde?

So. Noi affermiamo, credo, che unita
e moltiplicita, le quali s’identificano per
via di ragionamento, ricorrono in qual-
siasi cosa si enunci, dappertutto e sem-
pre, cosi ab antico come ora; e questo
né cesseta mai, né & cominciato ora; an-
zi, a mio avviso, un tal fatto & condizio-
ne inerente, che non perisce e non in-
vecchia, del nostro modo di pensare e di
discorrere; e sempre chi tra’ giovani ne

16 379

modo e qualche espediente per elimina-
re, comunque, con le buone un tal moti-
vo di turbamento dal discorso e trovare
un’altra via pitt bella di questa per veni-
re a capo della nostra ricerca; mettiti
con ogni premura per essa, e noi ti se-
guiremo a tutto nostro potere. Giacché,
Socrate, questa ricerca non ¢ di poco mo-
mento.

So. Oh! no davvero, figliuoli miei,
come vi chiama Filebo . Ma non c’e, e
non potrebbe esserci neppure, una via
piu bella di quella, di cui io son sempre
innamorato, ma che, perduta spesso di
vista, m’ha lasciato in una  solitudine,
donde non so come uscire.

Pro. E codesta via qual ¢? Che ci si
dica!

So. Tale che indicarla non & punto
difficile, ma difficilissimo invece seguir-
la. Giacché quante scoperte sieno mai
state fatte attinenti all’arte, son venute
in luce per essa. E osserva di quale in-
tendo parlare.

Pro. Di’ pure.

abbia per la prima volta gustato, ne e
lieto, come dell’aver trovato un tesoro
di sapienza; per il piacere si esalta fino
all'entusiasmo, e nella sua gioia non c’e
argomento che egli non agiti, ora rivol-
tandolo in ogni senso e fondendolo in
uno, ora svolgendolo di nuovo e sezio-
nandolo in parti; cosicché prima e pit
di tutti mette alla disperazione se stesso,
poi chi gli sta dappresso, sia piu giovane
sia piu vecchio sia coetaneo suo, senza
risparmiare né padre né madre né alcuno
di quanti 'ascoltano e, sto per dire, nes-
suno degli altri viventi nonché degli uo-
mini, poiché non risparmierebbe nessu-
no dei barbari, purché potesse avere,
donde che sia, un interprete.

Pro. Oh che?, Socrate, non vedi che
siamo in molti, € tutti giovani, € non te-
mi che insieme con Filebo non ti diamo
addosso, se c’insulti? Pure, poiché inten-
diamo cid che vuoi dire, se c’¢ qualche

So. Un dono divino agli womini, co-
me a me almeno par chiaro, fu non so
donde dagli dei per mezzo d’'un tal Pro-
meteo gittato < quaggil> insieme con
un cotal fuoco luminosissimo. E gli an-
tichi, i quali erano migliori di noi, ed
abitavano piu accosto agli dei, ci trasmi-
sero questa massima: che tutte le cose, a
cui si attribuisce un’esistenza eterna, con-
stano duno e di molti, ed hanno in
sé connaturati fine ed infinita < cioe
limite ed illimitatezza >; che percio, es-
sendo esse cosl ordinate, noi, supponen-
do ogni volta che ci sia sempre di qua-
lunque obietto una idea, dobbiamo
cercarla, e ve la troveremo difatti ineren-
te; che, dunque, allorché ci venga dato
di coglierla, dopo quest’una dobbiamo
indagare se ce ne sieno due, e ove non
due, tre o qualche altro numero 1!, e fare
daccapo lo stesso per ciascuna di tali uni-
ta, fino a che non si veda che l'uno pri-
mordiale non soltanto & uno e molti ed
infiniti, ma anche quanti &; che I'idea
dell’infinito < o illimitato 2 > non s’ap-
plichi alla moltitudine prima che si sia
scorto appieno di essa tutto il numero
che sta di mezzo tra I'infinito e




380 16/17

'uno; e che solo allora, dopo di avere
trasportato ciascuna unita nell’infinita
del tutto, la si lasci andare definitiva-
mente. Mentre dunque gli dei, come di-
cevo, questo metodo ci trasmisero d’inve-
stigare, d’apprendere e d’ammaestrarci a
vicenda; i sapienti d’ora tra gli uomini,
trattano a casaccio 'unoeimolticon
piu fretta o piu lentezza che non con-
venga; e, dall’'uno saltano subito all’infi-
nito; sicché sfuggono loro i termini
medi; laddove & per questi appunto che
si differenzia per noi una discussione dia-
lettica da una disputa eristica.

VII. Pro. Di cid che dici, Socrate,
una parte credo d'intenderla; ma su qual-
che altro punto ho ancora bisogno d'una
spiegazione piu chiara.

So. Nelle lettere, Protarco, si vede
chiaro cid che voglio dire; e tu cerca di
capirlo in esse che apprendesti da ra-
gazz0.

Pro. E come?

do. La voce, che st emette a traverso
la bocca, &, credo, una, ma a sua volta
infinita nella moltiplicitd <dei suoni>
in tutti e in ciascuno.

Pro. Difatti.

Jo. b nondimeno noi non siamo pun-
to ancora sapienti né per l'una cosa
né per l'altra, né perché di essa sappia-
mo la meltiplicitd infinita, né perché ne
conosciamo I'unitd. Ma, perché sappia-
mo quanta e quale essa &; questo, si,
rende ognun di noi esperto in gram-

__matica

Pro. Verissimo.

So. E cid che, se mai, ci rende esperti
nella musica, & proprio lo stesso.

Pro. Come?

So. La voce anche nella musica non
¢ che una, credo.

Pro. E come no?

So. Eppure anche in essa dobbiamo
distinguere un tono grave € un tono
acuto e, come terzo, l'accordo nell’otta-
va. Non & cosi?

Pro. Certo.

So. Ma non saresti ancora un musici-
sta sapiente, se non sapessi che questo;
e se <addirittura> non lo sapessi, in
qutl:]st'artc non varresti, dird cosi, un bel
nulla.

17/18 FILEBO

Pro. No davvero.

So. Ma, caro, solo quando tu abbia
appreso quanti e quali sieno di numero
gl’intervalli di tono tra I’acuto e il grave
e i termini di questi intervalli e gli ac-
cordi che ne risultano — < accordi>
che gli antichi scopersero e a noi, loro
successori, tramandarono da chiamare
armonie; con altre simili proprieta, che
han luogo nei movimenti del corpo e
che, misurate per via di numeri, dicono
doversi a loro volta denominare ritmi e
metri, riflettendo ad un tempo che tutto,
cosi I'uno comei molti, devono esser
sottoposti ad una tale indagine — quan-
do, <ripeto>, tu ti sia impadronito
cosl di queste nozioni, allora soltanto
potrai dirti divenuto sapiente; e quando
tu abbia compreso ogni altra qualsiasi
unitd scrutandola a questo modo, cosi
soltanto ne avrai acquistato 1'intendimen-
to. Ma Pillimitata moltiplicita delle sin-
gole cose e delle loro parti <fa si che>
d’ordinario il tuo pensiero difetti di li-
mite <e di precisione>, e tu non sia
né stimato e neppure tenuto di conto,
perché non hai mai fatto conto di nessun
numero in nessuna cosa.

VIII. ‘Pro. A me pare, Filebo, che
Socrate abbia detto assai bene cid che
ora ha detto.

Fil. Sono anch’io dello stesso avviso;
ma perché mai ora questo discorso, ed
a che scopor?

So. Ecco, Protarco, una domanda, che
Filebo ha avuto tutte le ragioni di rivol-
gerci. '

Pro. Senza dubbio; e dunque rispon-

digli.

So. Lo fard dopo d’aver soggiunto an-
cora qualche cosa su questo medesimo
argomento. Giacché come, ove si prenda
a considerare una qualsiasi uniti, non
bisogna, -affermiamo noi, guardarla im-
mediatamente in rapporto alla natura
della moltiplicitd illimitata, ma ad un
qualche numero; cosi anche, al contra-
rio, quando "alcuno sia costretto a pren-
dere in considerazione dapprima I'illimi-
tato, non deve cotrere immediatamente
col pensiero all’'uno, ma sibbene a qual-
che numero che includa una quantita de-
terminata; e solo in ultimo da questa




FILEBO 18

pervenire all'unita. E prendiamo di nuo-
vo le lettere a chiarimento di cid che

|_ara stiamo dicendo.

Pro. Come?

So. Poiché qualcuno comprese I'infi-
aita varietd della voce — foss’egli qual-
che dio o pure qualche uomo divino,
come narra in Egitto la fama, dicendo
essere stato un certo Theuth 3, il quale
pel primo comprese che in questa infi-
nita varietd i suoni vocalici non fossero
uno, ma pil, e che, daccapo, ci fossero
altre lettere non partecipi di voce, ma
d’un certo suono, e che di queste anche
ci fosse un certo numero, e distinse una
terza specie di lettere, quelle che ora da
noi son dette mute — egli dopo cid sce-
verd una per una le mute e le afone, e
fece altrettanto per le vocali e per le
lettere mediane, fino a che, impadroni-
tosi del loro numero, a ciascuna in par-
ticolare ed a tutte insieme dié nome di
elementi. Da ultimo poi, riflettendo
che nessuno di noi non ne avrebbe im-
parato nessuno isolatamente per sé, sen-
za <imparare> tutti gli altri < ad un
tempo>, resosi- per dippiu conto che
questo legame tra loro era unico e in
certo modo li unificava tutti; a questo
< complesso di nozioni> impose il no-
me digrammatica, come quella che

non era se non un'unica arte,

Fil. Questo, Protarco mio, I'ho capi-
to, almeno comparativamente, meglio di
cid che s’era detto prima. Perd ora, come
dianzi, c'¢ sempre quel punto che mi
rimane oscuro.

So. <Vuoi forse nuovamente dire>,
Filebo: che rapporto ha questo col no-
stro proposito?

Fil. Preciso: & proprio questo cid che
da un pezzo cerchiamo io e Protarco.

So. Per Bacco, voi lo avete sott’occhio,
eppure, come dici, lo cercate da un
pezzo.

Fil. Come?

IX. So. O che il nostro ragionamen-
to non aveva fin da principio per og-
getto l'intelligenza e il piacere, quale
dei due fosse da prescegliere?

Fil. E come no?

So. E certo noi dicevamo che ciascu-
no dei due fosse uno.

18/19 381

Fil. Senza dubbio.

So. Ebbene, il ragionamento che ave-
te udito ci chiede proprio questo: come
mai ciascun di loro sia uno e molti, e
come non divenga d'un tratto mﬁnm,
ma ciascuno dei due possegga in prece-
denza un certo numero prima che ciascu-
no sia divenuto moltiplicita illimitata.

Pro. Certo, Filebo, & questione non
facile quella in cui Socrate ci ha, non
so come, gittati, dopo d’averci costretti
a fare un gran giro; e perd vedi tu chi
di noi due debba rispondere alla sua
domanda. Probabilmente é ridicolo se io,
dopo d’avere accettato senza alcuna ri-
serva di sostituirmi a te, ora per non
essere in grado di rispondere ordini a te
di farlo; ma ben pin ridicolo, mi pare, se
nessuno di noi due fosse in grado di
rispondergli. Guarda dunque che cosa
potremo fare; giacché mi sembra che
Socrate ¢ domandi ora se del piacere vi
sieno specie o no, € quante e quali sieno;
e, daccapo, della intelligenza ci chieda
lo stesso ed allo stesso modo.

So. Precisamente, o figliuolo di Cal-
lia ¥; perché, se non potessimo far cid
per ogni uno, pet ogni simile, per ogni
identico, nonché pe’ loro contrari,
come ci ha mostrato il discorso prece-
dente, nessun di noi varrebbe mai nulla
in nessuna cosa.

Pro. Mi pare_ che sia proprio cosl,
Socrate. Ma se ¢ bello per un savio i
conoscere tutte le cose, il meglio che
resti da fare pare a me che sia il non
ignorare se stesso. E perché poi ho detto
ora cosi? Te lo spiegherd io. Tu, Socra-
te, ci hai conceduto a tutti noi questa
conversazione, ed anche te stesso, per
definire quale sia I'ottimo tra i possedi-
menti umani. Difatti, avendo Filebo det-
to che tale ¢ il piacere, il diletto, la giocia
e tutte le altre cose dello stesso genere;
tu, al contrario, hai sostenuto che tali
non sono queste cose, ma quelle invece
di cui spesso ed a buon diritto ci ram-
mentiamo volentieri, affinché, essendo
nella nostra mente le une accanto alle
altre, possano essere messe a prova. Tu
dunque affermi, parrebbe, e forse biso-
gnera soggiungere: con ragione, che, a
preferenza del piacere, la mente, 1a co-



FILEBO 23/24

Pro. Se me lo riesponessi con piu chia-
rezza, forse potrei seguirti.

24/25 385

So. Dico dunque che 1 due generi che
propongo sono appunto quelli accennati
or ora: I'uno, I'illimitato; I’altro, I'aven-
te limite. E che in un certo senso I'illi-
mitato sia moltiplicitd, m’ingegnerd di
spiegarlo. Quanto all’avente limite, si
compiaccia_d’attenderci.

giacché ¢osi il pit caldo come il piu
freddo procede sempre senza mai arre-
starsi; mentre la quantitd riman ferma e
cessa <ad un tratto> di progredire.
Sicché secondo questo ragionamento, co-
si il pit caldo come il suo contrario
saranno entrambi illimitati.

Pro. E c1 attende.
So. Bada bene; giacché & difficile e
controverso cid che t'invito a conside-

rare; ma nondimeno consideralo. Lirca
il piti caldo e il piu freddo prima di tut-
to, vedi se mai ti riesce di pensarvi un
qualche limite, o se il pit ed il meno,
dimoranti in questi generi, fino a che
vi dimorano, non permetterebbero mai
che vi si generasse un termine. Difatti,
se vi si generasse, terminerebbero an-
ch'essi.

Pro. Pare almeno <che sia cosi>,
Socrate; ché del resto, come hai detto,
queste cose non sono facili ad inten-
dere. Ad ogni modo & probabile che,
tornandoci su piu volte, l'interrogante
e l'interrogato finirebbero per trovarsi
d’accordo.

So. Ma dici bene, e bisogna provar-
cisi. Per ora intanto guarda se mai, sen-
za dilungarci troppo nel nostro esame,
possiamo ammettere questo come carat-
tere distintivo per la natura del’illimi-
tato ...

Pro. Quale?

Pro. E verissimo.

So. Ed invece, noi affermiamo, nel pit
caldo e nel piu freddo il pit ed il meno
c’¢ sempre.

Pro. Appunto.

So. La ragione dunque ci mostra che
questi due, <piul e meno>, non
hanno termine; e, poiché difettano di
termine, diventano anche in tutto e per
tutto illimitati.

Pro. E intensamente, Socrate.

So. Ma bene, mio caro Protarco, tu
hai compreso, e mi fai riflettere che an-
che codesto intensamente, che
ora hai pronunciato, come il rimessa-
mente, hanno lo stesso potere del
piu e del meno. Giacché, dove ine-
riscono, non lasciano che ci sia un
quanto determinato; ma, producendo
sempre in tutte le singole operazioni
un’intensitd maggiore o minore, vi attua-
no il pit ed il meno, ma vi annul-
lano il quanto. Perché, come ora ap-
punto si diceva, se non v’annullassero
il quanto, ma permettessero che e
la quantitd e la giusta misura si gene-
rassero nel posto del pil e del meno,
dell’intenso e del rimesso; questi si di-
leguerebbero da quella loro propria se-
de nella quale inerivano. Difatti, pii non
ci sarebbe né un pit caldo né un piu
freddo, se accogliessero il quanto;

So. <Questo: > che quante cose ci
sembrino divenire e pit e meno, ed am-
mettere l'intenso e il rimesso nonché il
troppo e tutte le altre determinazioni si-
mili, sieno da porre tutte nel genere del-
l'illimitato, come nella loro uniti, giu-
sta il ragionamento di prima, secondo
cui dicevamo che, dopo d’aver raccolto
quanto c’era di separato e di scisso, con-
venisse, nella misura delle proprie for-
ze, contrassegnarlo di un’unica idea, se
ti ricordi.

Pro. Me ne ricordo.

do. E cosi le cose che non ammetto-
no codeste determinazioni, ma ammet-
tono invece le contrarie a queste, <co-
me> in primo luogo 'eguale e 'egua-
glianza; e, dopo l'eguale, il doppio e
tutto cid che sia numero rispetto a nu-
Mmero o misura rispetto a misura, se tut-
te insieme queste cose le annoverassimo
nel <genere> limite, probabilmente ci
parrebbe di far bene. O come dici?

Pro. Benissimo, Socrate.

XIII. So. E sia; ma il terzo genere,
quello misto d’entrambi, quale idea,
< qual carattere distintivo >, diremo che
abbia?

Pro. Me lo spiegherai tu, voglio cre-
dere.

So. Ebbene, te lo spiegherd un dio,




386 25

se pure qualcuno degli dei si degnera di
porgere ascolto alle mie preghiere.

Pro. Prega dunque, e rifletti.

So. Rifletto; e, mi pare. Protarco, che
proprio ora qualcuno di loro ci sia di-
venuto propizio.

Pro. Che vuoi dire e quale segno ne
hai?

So. Te lo diro di sicuro; ma tu cerca
di tener dietro al mio ragionamento.

Pro. Di’ pure.

So. Noi, proprio or ora, parlavamo,
credo, dun piu caldo e d’un
piu freddo. Non & vero?

Pro. Si.

So. Ed ora aggiungi ad essi un piu
seccoedun piu umido, un piu
ed un meno, un piu veloce e
un piu lento, un piud grande
eun piu piccolo, e quant’altre de-
terminazioni inoltre assegnavamo a quel-
la natura, che nell’'unita accoglie il piu
ed il meno.

Pro. A quella dell'illimitato, vuoi
dire?

So. Precisamente. E dopo cid6 commi-
schia in essa daccapo la progenie. di
<ci¢ che ha> limite.

Pro. Quale?

26 FILEBQ

Pro. Senza dubbio.

So. E nell’acuto e nel grave, nel ve.
loce e nel lento, che sono illimitati, non
< si verifica forse> lo stesso: non suo-
le <codesta mescolafiza> produrvi il
limite e conferire la maggiore perfezio-
ne a tutta quanta la musica?

Pro. Benissimo.

So. E parimenti, generandosi nel fred-
do e nel caldo, suole eliminarne il trop.
po e lillimitato e produrvi la misura
insieme e la proporzione.

Pro. Certamente.

So. E non e forse da questa mesco-
lanza d’illimitato e di limitante che «ci

son nate e le stagioni ed ogni altra cosa
bella?

So. Quella che ha forma di limitato
e che anche poc’anzi, mentre avremmo
dovuto raccoglierla in unitid, come ave-
vamo fatto per la progenie dell'illimi-
tato; non l'abbiamo raccolta. Senonché
forse anche ora si potrd conseguire lo
stesso scopo, in quanto raccolti insieme
questi due generi, <limite ed illimita-
to>, ti riuscird chiara anche quella.

Pro. Quale, e in che senso dici cosi?

Jo. Quella dell’eguale e del doppio,
ed ogni altra che impedisce qualsiasi
inimicizia dei contrari fra loro; e, inse-
rendovi il numero, li rende commisu-
rati e concordi.

Pro. Capisco; e vuoi dire, mi pare,
che, mescolando insieme questi <ge-
neri>, in ciascun caso ne derivino cer-
te < particolari> generazioni.

So. Ed hai capito bene, mi pare.

Pro. E dunque prosegui.

So. Ora, nelle malattie la retta comu-
nanza di questi <generi> non produce
forse la natura della sanita?

Pro. E come no?

So. E tralascio d’accennare a tante
altre cose, quali la bellezza e la forza
<< accoppiate > con la buona salute, ed
ancora innumerevoli altre qualita e bel
lissime, che sono nelle anime. Giacché
questa deaZ, mio bel Filebo, avendo,
credo, scorto la licenza e tutta quanta la
malvagita degli uomini, e come non fos-
se in loro nessun termine né ai piaceri
né ai sodisfacimenti; impose loro legge
ed ordine, <due cose> che hanno con
sé limite; e mentre tu affermi che <co-
si> li tormenta, io al contrario dico
che li salva. E a te, Protarco, che te ne
pare?

Pro. Quanto a me, Socrate, sono pro-
prio del tuo avviso.

So. E cosl questi tre generi, se m’in-
tendi, io li ho oramai enunciati.

Pro. Ma s, credo di comprenderti. Mi
pare difatti che tu dica come negli enti
un genere sia l'illimitato, un altro, e se-
condo, il limite; ma col terzo non capi-
sco bene che cosa vuoi dire.

So. Perché, meraviglioso amico, ti ha
sbalordito la copia di produzioni del
terzo genere. Eppure anche l'illimitato
che ne offriva molte; ma, poiché recava-
no tutte I'impronta del pit e del meno,
ci sono apparse sotto un’unica idea.

Pro. E vero.

So. Quanto al limite poi, né esso ave-
va molte <specie>, né noi ci doleva-
mo che per natura non fosse uno.

Pro. E come avremmo potuto?




602 189/190

di noi — vedi dunque, in vece mia,
per il bene di questi giovanetti, su che
dobbiamo interrogare costoro, e dacci
un consiglio, discorrendone con essi.
Giacché quanto a me io dimentico su-
bito la maggior parte delle cose che
vorrei dimandare, e anche quelle che
odo. E se poi i discorsi s’intrecciano,
addirittura non riesco a seguirli. Percid
discutete pure tra voi ed esaminate il
quesito che v’abbiamo proposto; io sta-
rd a sentire, e quando avrd sentito, in-
sieme col nostro Melesia fard quello
che piacerd anche a voi.

So. Nicia e Lachete, bisogna dar ret-
ta a Lisimaco e a Melesia. Cid che po-
c’anzi ci siamo proposti d'indagare: chi
sieno stati per noi i maestri di siffatta
educazione o chi altro noi abbiamo reso
migliore, questo pure non & forse male
che si esamini da noi. Ma anche que-
st’altra ricerca, credo, ¢i condurra allo
stesso risultato, ed & forse anche piu
fondamentale. Perché, ove mai di qual-
siasi cosa ci riesca di sapere che, tro-
vandosi in qualche altra cosa, renda mi-
gliore quella in cui si trova, e se inol-
tre siamo in grado di fare che essa si
comunichi a quella tal cosa, & evidente
che conosciamo cid su cui siamo chia-
mati a dire come si possa piu facilmen-
te ¢ meglio acquistarlo. Forse voi non
intendete quel che voglio dire; ma lo
intenderete meglio in quest’altro modo.
Se, per esempio, veniamo a sapere che
la vista, trovandosi negli occhi, rende
migliori quelli in cui si trova, e se inol-
tre siamo in grado di fare che essa si
comunichi agli occhi, evidentemente sap-
piamo che cosa mai sia la vista su cui
stamo consultati, e come si possa piu
facilmente e meglio acquistarla. Ché, se
invece non sappiamo precisamente che
cosa sia o la vista o !'udito, non po-
tremo davvero esser dei consiglieri o
dei medici valenti d’occhi o d’orecchi e
indicare il miglior modo per acquistare
o l'udito o la vista.

La. E vero, Socrate.

XVI. So. Or dunque, Lachete, que-
sti due non ci chiedono ora un consi-
glio per sapere in che modo la virtu,

190/191 LACHETE

comunicata agli animi dei loro figliuolj,
li renda migliori?

La. Senza dubbio.

So. E non occorre quindi che s’abbia
di mira questo: sapere che cosa & la
virtu? Giacché, se addirittura ignoria.
mo che cosa essa sia, come potremmo
consigliare a una persona qualunque il
modo migliore di acquistarla?

La. In nessun modo, mi pare, So-
crate.

So. E possiamo dire, Lachete, di sa-
pere che cosa ¢?

La. Certamente.

So. E quel che conosciamo possiamo
anche definirlo?

La. E come no?

So. Ebbene, eccellente amico, non in-
daghiamo subito di tutta la virtil — il
compito sarebbe forse un po’ arduo —
ma vediamone prima una patte, per mi-
surare le nostre forze. E l'indagine ci
riuscira naturalmente pit facile.

La. Facciamo pure come vuoi, So-
crate.

So. E cosl, quale parte prescegliere-
mo della virtd? Non quella, evidente-
mente, a cui sembra indirizzarsi questa
disciplina della scherma? Ed &, secondo
I'opinione generale, il coraggio. O no?

Par bene anche a me.

So. Proviamoci dunque prima di tut-
to a dire che cosa & il coraggio. Dopo
indagheremo pure in che modo esso si
comunichi ai giovani, per quanto & pos-
sibile che si comunichi loro per via
d’istituzioni e di discipline. Ebbene,
provati a rispondermi, che cosa & il co-
raggio.

XVII. La Per Zeus, Socrate, non
e difficile dirlo: se uno & risoluto, stan-
do fermo al proprio posto in battaglla
a respingere i nemici e non fugge, co-
stut, ritienilo, & un coraggioso.

So. Dici bene, Lachete. Ma forse la
colpa ¢ mia, se per non averti rivolto
chiaramente la domanda, tu m’hai ri-
sposto una cosa diversa da quella che
intendevo di chiederti.

La. E come, Socrate?

So. Mi spiegherd, se ci riesco. Corag-
gioso &, come anche tu dici, chi stando


margh
Matita

margh
Matita

margh
Matita

margh
Rettangolo


| ACHETE 191

in battaglia fermo al proprio posto com-
batte contro i nemici.

La. Si, I'affermo.

So. Ed io pure. Ma che & poi chi,
fuggendo, combatte contro i nemici, e
non gia stando fermo?

La. Fuggendo, come?

So. Come, ad esempio, si racconta
degli Sciti, che combattono non men
fuggendo che inseguendo; ed Omero,
non so dove, lodando i cavalli d’Enea
afferma che essi qui e cola rapi-
dissimamente sapevano inse-
guire e fuggire, e loda appun-
to Enea per la sua arte di fuggire e lo
dice mastro di fugalo.

La. E giustamente, Socrate, perché
egli parlava di carri. E tu parli di cava-
lieri Sciti, Giacché la [loro] cavalleria
combatte cosi, ma gli opliti [greci] co-
me dico 10.

So. Salvo forse, Lachete, gli opliti
dei Lacedemoni. Perché raccontano che
i Lacedemoni a Platea, come vennero in
contatto coi gerrofori ', non vollero at-
tenderli di pié fermo, ma preferirono
di fuggire, e solo, poiché si ruppero le
file dei Persiani, rivolsero la faccia al
nemico e, combattendo come fa la ca-
valleria, vinsero la battaglia.

La. E vero.

XVIII. So. Ed ecco dunque cio che
dianzi dicevo: che la colpa & mia, se
non mi avevi risposto come avresti do-
vuto, perché io non ti avevo interroga-
to come avrei dovuto. Giacché, deside-
rando di sentire da te chi fosse corag-
gioso non solo tra gli opliti, ma anche
tra’ cavalieri, come in qualsiasi altr’or-
dine di combattenti, anzi non solo chi
fosse coraggioso in guerra, ma anche
chi fosse tale e nei pericoli del mare
¢ nelle malattie e nella povertd e nei
cimenti politici, ¢ per di pid nei do-
lori, nelle paure e perfino nei desideri
€ net piaceri, sia rimanendo fermo sia
fuggendo... Perché, Lachete, anche in
cose simili ci sono, non & vero?, dei
coraggiosi.

La. Altro che, Socrate!

So. Sicché tutti costoro sono dei co-
raggiosi; ma c’¢ chi da prova di corag-
glo nei piaceri, chi nei dolori, chi nei

191/192 603

desidéri, chi nei casi che incutono spa-
vento. Altri invece in queste medesime
circostanze son vili, credo.

La. Senza dubbio.

So. Ebbene, che cosa é ciascuno di
questi due contrari: < coraggio e vil-
ta?>. Ecco la mia domanda. Daccapo
dunque provati a dirmi innanzi tutto a
proposito del coraggio che c'¢ d’identico
in tutte codeste forme. O ancora non
intendi che cosa io voglia dire?

La. Non bene, veramente.

XIX. So. Ma voglio dir questo: fa'
conto che io ti chiedessi, per esempio,
che cosa & la celeritd, che in noi si ri-
scontra € nel correre e nel suonare la
cetra ¢ nel parlare e nell’apprendere e
in molte altre cose, e che abbiamo, per
fermarci alle manifestazioni di maggior
conto, negli atti delle mani, delle gam-
be, della bocca, della voce, del pensie-
ro. O non dici anche tu cosi?

La. Certamente.

So. Se dunque uno mi chiedesse:
« Dimmi Socrate, che dici che sia quel-
lo che tu chiami celeritd in tutti que-
sti atti? », gli risponderei che io per
me chiamo celerita il potere che compie
molto in poco tempo e nella voce e
nella corsa e in ogni altra cosa.

La. E risponderesti benissimo.

So. Orsu, Lachete, provati anche tu
a dire del coraggio, che cosa sia que-
sto potere, che & identico e nel piacere
¢ nel dolore e in tutti quegli altri casi
a cui accennavamo, e vien chiamato co-
raggio.

La. Ebbene, a me pare che sia una
certa pertinacia, se dobbiamo dire quel
che naturalmente esso & in generale.

So. Ma lo dobbiamo di certo, se vo-
gliamo dare una risposta alla nostra do-
manda. Tuttavia a me pare che non
ogni pertinacia debba sembrarti corag-
gio. E lo suppongo da questo: io penso
infatti, Lachete, che tu ponga il corag-
gio tra le cose davvero belle.

La. Anzi, ritienilo per fermo, tra le
piu belle.

So. E la pertinacia & bella e buona,
purché perd sia accoppiata con l'intelli-
genza?

La. Senza dubbio.


margh
Rettangolo


604 192/193

So. Ma accoppiata invece con la stol-
tezza? Non & forse dannosa e cattiva?

La. Certo.

So. E dirai che sia bella una cosa
siffatta che & cattiva e dannosa?

La. Non & giusto, Socrate.

So. Non ammetterai dunque che una
pertinacia simile sia coraggio, dacché
non & bella; e il coraggio & cosa bella.

La. E vero.

So. Sicché, secondo te, il coraggio sa-
rebbe una pertinacia intelligente.

La. Mi pare.

XX. So. Ma, vediamo, intelligente
in che? Forse .in tutto, nelle grandi e
nelle piccole cose? Come, per esempio,
se qualcuno & pertinace nello spendere
intelligentemente il danaro, perché pre-
vede che dall’averlo speso cavera un
profitto maggiore, costul lo chiameresti
coraggioso?

La. Io no, per Zeus.

So. O se qualcuno, essendo medico e
avendo un figliuolo o qualche altro ma-
lato di pulmonite che gli chiede da bere
e da mangiare, non si lascia piegare, ma
gli resiste con pertinacia?

La. Nemmeno codesto & coraggioso.

So. Ma un uomo che in guerra si mo-
stri pertinace e voglia combattere dietro
un calcolo di prudenza, sapendo che al-
tri gli andranno in aiuto e si trovera
percid a fronte gente men numerosa e
men brava di quella che combatte ac-
canto a sé, e che egli € per giunta in
posizione piu favorevole; un uomo che
dia codesta prova di pertinacia, accop-
piata con lintelligenza e con un com-
plesso di vantaggi simili, lo diresti piu
coraggioso di chi nel campo avverso gli
resista risolutamente e dia prova di fer-
mezzar

La. Per me, Socrate, ritengo piu co-
raggioso quest’ultimo.

So. Eppure la pertinacia di questo &
meno intelligente che quella dell’altro.

La. E vero.

So. E un abilissimo cavaliere che dia
prova di pertinacia in uno scontro di
cavalleria, lo dirai certo men coraggioso
d’un altro che non sia punto abile.

La. Mi pare.

So. E altrettanto dirai di chi dia pro-

193/194 LACHETE

va di coraggio, perché possiede I'arte
del fromboliere o dell’arciere o qualun.
que altra.

La. Senza dubbio.

So. E quanti vogliono scendere in un
pozzo e tuffarvisi € dar prova di perti-
nacia in questa o in qualche altra im-
presa simile senz’averne l’arte, non i
dirai piu coraggiosi delle persone del-
'arte?

La. E come negarlo, Socrater

So. Non & possibile, se si pensa cosl.

La. E io penso cosi.

So. Eppure costoro son meno intelli-
genti nell’affrontare il pericolo e nel dar
prova di pertinacia rispetto a quelli che
lo fanno con arte.

La. Cosi pare.

So. Ma l'ardire e la pertinacia scom.
pagnata dall’intelligenza non ci & parsa
poco fa turpe e dannosa?

La. Certo. |

So. Mentre il coraggio invece, s’¢ am-
messo, & cosa bella.

La. Difatti s’¢ ammesso.

So. Ora al contrario quel che ¢ tur-
pe, la pertinacia imprudente, noi la chia-
miamo coraggio.

La; Mi pare.

So. E 1 pare che si dica bene?

La. Per Zeus, Socrate, a me non pa-
re.

XXI. So. Dunque, per servirmi del-
la tua immagine, io e tu, Lachete, non
siamo armonizzati alla dorica, perché i
fatti non s’accordano con le parole. Nel
fatto, pare, ci si riconosce del corag-
gio; nelle parole, credo, no, se ci si
udisse discutere.

La. E verissimo.

So. E che? Ti pare una bella condi-
zione la nostra?

La. Nemmen per sogno.

So. E vuoi che s’obbedisca almeno
al nostro ragionamento?

La. In che cosa e a quale ragiona-
mento?

So. Al ragionamento che ci esorta a
persistere. Se percid vuoi, persistiamo
noi pure nella ricerca e mostriamoci
pertinaci, affinché il coraggio in petso-
na non si rida di noi, che non diamo
prova di coraggio nel cercarlo, se ¢ ve-


margh
Rettangolo


LACHETE 194

ro che in molti casi la pertinacia s'iden-
tifica col coraggio.

La. Per me, Socrate, son pronto a
non desistere; e quantunque io non sia
abituato a codesto genere di discorsi,
tuttavia ora mi ha preso una certa sma-
nia di spuntarla di fronte alle cose det-
te, ¢ m’arrabbio con me stesso, se non
son buono a esprimere quello che ho
in mente. Io credo d’avere del corag-
gio un concetto esatto, ma non so come
ora mi sia sfuggito cosl da non poterlo
cogliere con le parole e definirlo con
precisione.

So. Ebbene, amico mio, il buon cac-
ciatore deve inseguir la preda e non
rinunciarvi.

La. Senza dubbio.

So. E vuoi che invochiamo I’aiuto del
nostro Nicia in questa caccia, nella spe-
ranza ch’egli sia piu abile di noi?

La. Lo voglio; e perché no?

XXII. So. Animo, Nicia! se puoi,
corri in aiuto di questi tuoi amici, che
rischiano di perdersi nei loro ragiona-
menti e non sanno come distrigarsi. Tu
vedi in quali difficolta ci dibattiamo. E
dicendoci che cosa credi che sia il corag-
gio, cavaci d'imbarazzo e cerca di confor-
tare col ragionamento quello che pensi.

Ni. Ebbene, Socrate, da un pezzo mi
pare che non abbiate definito a dovere
il coraggio, giacché non avete messo a
profitto quel che altre volte ho udito
dire da te egregiamente.

So. E che &, Nicia?

N:i. Molte volte ho udito dire da te
che ciascun di noi ¢ buono in quelle
cose in cui € sapiente, cattivo in quelle
in cui & ignorante.

So. Per Zeus, Nicia, & proprio vero.

Ni. Cosicché, se il coraggioso & buo-
no, ¢ chiaro che & sapiente.

So. Hai udito, Lachete?

La. To si, ma non capisco affatto che
cosa vuol dire.

So. Ma io, invece, credo d’averlo ca-
pito, e mi pare ch’egli voglia dire che il
coraggio & in certo modo scienza.

La. E che scienza, Socrate?

So. E non vuoi chiederlo a lui?

La. To si.

So. Su, dunque, Nicia, digli quale

194/195 605

scienza &, secondo te, il coraggio. Non
certo quella di suonare il flauto.

Ni. Niente affatto.

So. Né quella di suonar la cetra.

Ni. Nemmeno.

So. Ma dunque quale o di che esso &
scienza?

La. Hai ben ragione di domandarglie-
lo, Socrate, e ci dica lui che scienza &
mal a parer suo.

N:. Secondo me, Lachete, essa & la
scienza di cid che & da temere e da osa-
re, cosi in guerra come in ogni altro
caso.

La. Che spropositi, Socrate!

So. E perché, Lachete?

La. Perché? Perché la scienza non ha
che fare col coraggio.

So. Ma & questo appunto che Nicia
non ammette.

La. Non lo ammette, per Zeus. E per-
cid anche dice delle sciocchezze.

So. Ebbene, cerchiamo d'istruirlo, ma
senza offenderlo.

Ni. No, Socrate; m1 pare che Lachete
abbia una voglia matta che anch’io fac-
cia la figura d’'uno che non ragioni, dal
momento che anch’egli ha fatto questa
figura.

XXIII. La Appunto, Nicia, e m’in-
gegnerd di provartelo: le tue parole non
significano nulla. Poiché, ecco, nelle ma-
lattie non son forse i medici che cono-
scono i pericoli? O pare a te che li
conoscano i coraggiosi? O chiami tu co-
raggiosi i medici?

Ni. Niente affatto.

La. Né, credo, gli agricoltori. Eppure
son questi appunto che conoscono i pe-
ricoli nella coltivazione dei campi, come
tutti gli altri artefici sanno quel che &
da temere e da osare nella propria arte.
Ma non percid questi sono dei corag-
giosi.

So. Che ti pare, Nicia, che dica La-
chete? Qualche cosa, se non erro, la
dice.

Ni. Certo qualche cosa la dice, ma
non il vero.

So. E come?

Ni. Perché crede ¢he negli ammalati
1 medici sappiano qualche cosa di piu
che distinguer la sanita dalla malattia.


margh
Rettangolo


780 80/81

cedere ad una tale ricerca? O ammesso
pure che tu, per un caso fortunato, col-
ga nel segno, come farai a sapere che
cid che non conoscevi & proprio cid che
cercavi?

So. Intendo quel che vuoi dire, Me-
none. E non t'accorgi d’introdutre qui
quel principio eristico che non & possi-
bile all’'vomo indagare né cid che sa né
cid che non sa? Giacché nessuno inda-
gherebbe cid che sa — perché lo sa e
non gli occorre alcuna indagine — né
cid che non sa, perché non sa che cosa
indagare.

Me. E non pare a te, Socrate, che
questo discorso sia giusto?

So. A me no.

Me. E sai dirmene il perché?

So. Io si, perché ho udito uomini e
donne sapienti nelle cose divine...

Me. E che dicevano?

So. Un discorso vero, secondo me, e
bello.

Me. E quale? e chi eran costoro?

So. Sacerdoti e sacerdotesse a cui sta
a cuore di poter render ragione delle co-
se di cui si occupano. E -lo dice anche
Pindaro, e molti altri poeti, quanti so-
no divini. E quel che dicono & questo...
Ma tu guarda se ti pare che dicano Ia
veritd. Essi affermano che I'anima uma-
na ¢ immortale, e che a volte finisce —
e questo lo chiamano morire — a
volte rinasce, ma non s’estingue maj; e
che percid convien vivere il piu santa-
mente possibile, perché '

di quelli che a Persefone

della pristina colpa il fio pagaro,

nel nono anno I'anime

rende la diva alla supemna luce;

¢ da costor gli avgusti

germoglian regi e gli uomini possenti
e i sapienti sommi. A lor dal mondo
col volgere del tempo

di santissimi eroi il nome & dato 19,

XV. Per esser dunque l'anima im-
mortale e molte volte nata e per aver
visto ogni cosa e qui e nell’Ade, non
c’¢ nulla che non abbia appreso; sic-
ché non & punto meraviglia che possa
ricordare, cosl intorno alla virtl come
intorno ad altre cose, cid che prima sa-
peva. Essendo infatti tutta la natura

81/82 MENONF.

congenita ed avendo I’anima appreso tut.
to, nulla impedisce che chi si ricordi
d’'una sola cosa — che & poi quel che
si dice imparare — trovi da sé
tutto il resto, ov’abbia coraggio e non si
stanchi nella ricerca, perché il ricercare

.e |'apprendere non & che ricordanza.

Non si deve percid dar retta a codesto
discorso da sofisti, che puo renderci pi-
gri e riesce gradito ai fiacchi, mentre
quell’altro ci rende alacri ed atti alla
ricerca. Ed 1o, che ho fede nella verita
di esso, voglio cercare con te che cosa
e la virth.

Me. Si, Socrate; ma in che senso dici
tu che noi non apprendiamo e che
é ricordanza quello che chiamiamo ap-
prendimento? Puoi insegnarmi che &
cosi?

So. Anche poco fa, Menone, t'ho det-
to che sei un gran furbo; e ora tu
chiedi un insegnamento proprio a me,
che affermo non esserci insegnamento,
ma ricordanza, per mettermi subito in
contradizione con me stesso.

Me. No, per Zeus, Socrate, non I'ho
detto con questo intento, ma per sem-
plice abitudine. E se puoi dimostrarmi
in qualche modo che & come tu dici, di-
mostramelo.

So. Non & facile, pure voglio provat-
mici con tutto I'impegno possibile, per
amor tuo. Chiamami uno, quello che
credi, di codesti tuoi molti servi per di-
mostrartelo in lui.

Me. Volentieri. (Ad un servo) Vieni
qua tu.

So. E greco e sa il greco? _

Me. Perfettamente; c’¢ nato in casa.

So. Ebbene sta’ attento se ti pare
che egli ricordi, o impari da me.

Me. Stard attento.

XVI. So. (al servo). Dimmi, giova-
notto, sai che una figura come questa
(ABCD) & un quadrato? .

Servo. Si.

So. Un quadrato dunque ha queste li-
nee, queste quattro linee (AB, BC, CD,
DA), eguali?

Servo. Certamente.

So. E non ha eguali anche queste li-
nee (EG, FH) che passano per il mezzo?

Servo. Si.


margh
Rettangolo

margh
Rettangolo


MENONE 82

1 K L.

So. E una superficie come questa
(ABCD) non potrebbe anche essere mag-
giore o minore?

Servo. Senza dubbio.

So. Se questo lato (AD) dunque fosse
di due piedi e questo (AB) di due, di
quanti piedi (quadratl) sarebbe l'inte-
ro? Riflettici un po’ cosi: se da questa
parte (AD) fosse di due piedi e da que-
st’altra (AB) d’uno-soltanto, la super-
ficie non sarebbe essa d’una volta sola
due piedi (quadrati)?

Servo. Sl.

So. Ma poiché anc¢he da questo lato
(AB) & di due piedi, non diventa
essa di due volte dl;e piedi (quadrati)?

Servo. Appunto.

So. Diventa dunque di due volte due
piedi?

Servo. Si.

So. E quanto fanno due volte due
piedi? Fa’ il conto € dimmelo.

Servo. Quattro, Socrate.

So. E non ci potrebb’essere un’altra
superficie doppia di questa (ABCD), ma
che abbia, come questa, tutti i lati
eguali?

Servo. Si.

So. E allora di quanti piedi (qua-
drati) sara?

Servo. Di otto.

So. Orst, provati a dirmi quanto sa-
ra lungo ogni lato di essa. Il lato di
questo quadrato qui (ABCD) & di due
piedi; quanto sara quelo d'un quadra-
to doppio?

82/83 781

Servo. E chiaro, Socrate: sard doppio.

So. Tu vedi, Menone, che io a costui
non insegno nulla, ma gli domando tut-
to? Ed ora egli s’immagina di sapere
qual ¢ il lato da cui s'ottiene un qua-
drato di otto piedi. O non ti pare?

Me. Mi pare.

So. E lo sa dunque?

Me. No, davvero.

So. Ma non cred’egli che s’ottenga da

un lato doppio?
Me. Si.

XVII. So. E bada che |'un ricordo
gli scoppia dall’altro, come avviene a chi
ricorda. — E tu (4l servo) dimmi: tu
dunque affermi che da una linea doppia
si genera una superficie doppia, voglio
dire non lunga da un lato e corta dal-
|'altro, ma dappertutto eguale, come que-
sta {ABCD), perd doppia rispetto a que-
sta, una superficie d’otto piedi (quadra-
ti). Ma guarda se ti pare ancora che ri-
sulti dalla linea doppia.

- Servo. Mi par bene.

So. E questa linea (AD) diventerd
doppia, se le si aggiungerd di qui (dal
punto D) un’altra linea (DN) d’eguale
lunghezza?

Servo. Certo.

So. Da questa linea (AN) dunque, tu
affermi, derivera il quadrato d’otto pie-
di, quando s’abbiano quattro linee co-
siffatte?

Servn. Si.

So. Ebbene, a cominciare da questa
(AN) disegniamo quattro linee eguali
(AN, NL, LI, IA). E questo (ANLI)
sara cosl nient’altro che quel che tu af-
fermi, un quadrato, cio¢, d’otto piedi?

Servo. Senza dubbio.

So. Ma in esso non ci sono questi
quattro quadrati qui (ABCD, BIKC,
CKLM, DCMN), di cui ciascuno & egua-
le a questo (ABCD) di quattro piedi?

Servo. S1.

So. E dunque quanto diventa? Non
diventa quattro volte tanto?

Servo. E come no?

So. E quel che & quattro volte tanto,
¢ forse doppio?

Servo. No, per Zeus.

So. Ma quant’®?

Servo. Quadruplo.



782 83

So. Sicché, giovanotto, dalla linea
doppxa si genera una superficic non gia

Epm ma quadrupla.

ervo. E vero.

So. Perché quattro per quattro fa se-
dici; non & cosi?

Servo. Certo.

So. E una superficie d’otto piedi (qua-
drati) da quale linea si ottiene? Da
questa (AN) non se ne ottiene una qua-
drupla?

Servo. Lo riconosco.

So. Ed una di quattro piedi da questa
qui (AD), che & Ia metd (di AN)?

Servo. Si.

So. Sta bene. Ora un quadrato d’otto
piedi non & doppio di questo (ABCD) e
meta di quest’altro (AILN)?

<Servo. S1.>

So. E non s’otterrd esso da una linea
pit lunga di questa (AD), ma .pili corta
di quest’altra (AN)? O no?

Servo. A me cosl pare.

So. Benissimo; tu devi rispondermi
appunto quello che pare a te. E dimmi:
questa linea (AD) non &, dicevamo, di
due piedi, e quest’altra (AN) di quat-
tro?

Servo. Si.

So. E perd il lato d’una superficie di
otto piedi dev’esser piu lungo di questa
linea di due piedi, ma pit corto di que-
st'altra di quattro,

Servo. Necessariamente.

So. Ebbene, ingegnati di dirmi quan-
to, secondo te, sara lungo.

Servo. Tre piedi.

So. Percid, se dev'esser di tre piedi,
prenderemo la metd di questa (DN), e
non saranno tre piedi? Perché questi
(AD) sono due e questo (DO) uno. E
cosl pure di qui: due piedi questi (AB),
e uno quest’altro (BP). E si ha cosi il
quadrato (APQQ) che tu dici.

Servn. Preciso.

So. Ma, se di qui (AO) & di tre pie-
di e di qui (AP) di tre, tutt'intero il
quadrato non sari di tre p1ed.1 per tre?

Servo. Mi pare.

So. E tre per tre quanti piedi fanno?

Servo. Nove.

So. Ma il quadrato doppio di quan-
ti piedi doveva essere?

83/84 MENONE

Servo. Di otto.

Sn. Sicché neppure da un lato di tre
piedi si avra un quadrato di otto.

Servo. Eh no!

So. Ma da quale? Provati a dirlo esat-
tamente, € se non vuoi per mezzo d'un
numero, ma almeno disegnami la linea.

Servo. Per Zeus, Socrate, io non lo so
davvero.

XVIII. So. Non vedi, Menone, fino
a che punto costui ha progredito sulla
via dei ricordi? Perché dapprima non
sapeva quale fosse il lato d’'un quadrato
di otto piedi, come non lo sa neppure a-
desso; ma allora credeva di saperlo e ri-
spondeva con gran fiducia, come chi sa,
e non riteneva di dover dubitare; ora
ritiene gid di dover dubitare, e come
non sa, cosl non crede nemmeno di
sapere.

Me. E vero.

So. E non ti pare che egli si trovi
ora in una condizione migliore rispetto
a cio che ignorava?

Me. Anche questo mi pare.

So. Sicché, gittando in lui il dubbio
e, come fa la torpedine, il torpore, gli
abbiamo forse nociuto?

Me. Non credo.

So. Gli abbiamo anzi, se non erro,
giovato a scoprire la veriti. Perché ora
ricerchera fors’anche volentieri non sa-
pendo, mentre allora facilmente e di-
nanzi a molti e molte volte avrebbe cre-
duto di dir bene, affermando che un
quadrato doppio deve avere il lato di
lunghezza doppia.

Me. Probabiimente.

So. E credi tu ch’egli si sarebbe stu-
diato di trovare e d’imparare cid che
credeva di sapere, senza in realtd sa-
perlo, prima di cadere nel dubbio, per
essersi convinto di non sapere, e avrebbe
forse desiderato di sapere?

Me. Non mi pare, Socrate.

So. Dunque il torpore gli ha fatto
del bene?

Me. Mi pare.

So. E ora guarda cid che egh moven-
do da questo dubbio, trovera cercando
insieme con me che non fard se non
interrogarlo, senza insegnargli nulla. E
sta’ attento se mi cogli ad insegnargli o


margh
Rettangolo


MENONE 84/85

spiegargli qualche cosa, piuttosto che a
domandargli la sua opinione.

XIX. A te (rivolgendosi al servo),
dimmi: non & questo (ABCD) il quadra-
to di quattro piedi? Mi segui?

Servo. Si.

So. E possiamo aggiungervene un al-
tro (BIKC) eguale ad esso?

Servo. Sl.

So. E un terzo (CKLM) eguale a cia-
scuno di questi?

Servo. Sl.

So. E completare quest’altro (DCMN)
qui nell’angolo?

Servo. Sicuro.

Sn. E non s’avranno cosi questi quat-
tro quadrati eguali?

Servo. Si.

So. Ebbene, tutto questo spazio
(AILN) quant’e rispetto a questo qui
(ABCD)?

Servo. Quadruplo.

So. Ma noi volevamo uno spazio dop-
pio; non te ne rammenti?

Servo. Certo.

So. E queste linee (DB, BK, KM,
MD), che vanno da un angolo all’altro,
non tagliano in due ciascuno di questi
quadrati?

Servo. S

So. E non si hanno cosi quattro linee
eguali, che limitano questo spazio qui
(DBKM)?

Servo. Appunto.

So. E ora bada: quanto & grande
questo spazio (DBKM)?

Servo. Non lo so.

So. In questi quattro quadrati (ABCD,
BIKC, CKLM, DCMN) ogni linea non
ha tagliato internamente per meta cia-
scuno di essi? O no?

Servo. Si.

So. E quante meta ci sono in questa
figura (DBKM)?

Servo. Quattro.

So. E in quest’altra (ABCD)?

Servo. Due.

So. E quattro rispetto a due che &?

Servo. 11 doppio.

So. Questo quadrato (DBKM), dun-
que, di quanti piedi risulta?

Servo. Di otto.

So. E da quale linea s’ottiene?

.51 783

Servo. Da questa (DB).

So. Da quella dunque che va da un
angolo all’altro d’un quadrato di quattro
piedi?

Servo. Si.

So. E questa <diagonale> i geometri
la chiamano diametro; cosicché, se &
detta diametro, dal diametro, come tu
affermi, o servo di Menone, s’otterra il
quadrato doppio.

Servo. Senza dubbio, Socrate.

XX. So. Che ti pare, Menone? Ha
egli risposto nulla che non sia una sua
opinione?

Me. Null'altro che questo.

So. Eppure egli non sapeva, come
dicevamo poc’anzi.

Me. E vero.

So. E queste opinioni erano in lui
insite o no?

Me. Si.

So. Dunque in chi non sa su cose che
non sappia sono insite delle opinioni ve-
re su quelle cose che non sa?

Me. Pare.

So. Ed ora in lui, come in un sogno,
si sono d'un tratto ridestate queste opi-
nioni; e ove sia interrogato molte vol-
te e in molti modi sulle medesime cose,
finird, te lo pgarentisco, per saperne
quanto ogni altro.

Me. E probabile.

So. E non le sapra forse, non perché
uno gliele abbia insegnate, ma per via
di semplici interrogazioni, riattingendo
egli stesso da sé la scienza?

Me. Si.

So. E il riattingere da sé in se stes-
so la scienza non & ricordare?

Me. Certo.

So. Sicché, dunque, la scienza, che ha
ora costui, o dovette acquistarla un
tempo o 1'ha sempre avuta?

Me. Si.

So. E perd, se I'ha avuta sempre, &
stato anche sempre sciente; e se |'ha
acquistata un tempo, non ['avrd certo
acquistata in questa vita. O che qualcu-
no gli abbia insegnato la geometria?
Giacché costui fara lo stesso per tutta
la geometria, come per tutte le altre
scienze. Ed ¢ mai possibile che qual-
cuno gli abbia insegnato tutto? Tu


margh
Rettangolo


784 85/86

dovresti saperlo bene, tanto pil che
egli ¢ nato e cresciuto in casa tua.
Me. Per me so che nessuno gli ha
maj insegnato.
So. E queste opinioni le ha, sl o no?
Me. Bisogna convenirne per forza,
Socrate.

XXI. So. E se non le ha imparate
in questa vita, non & evidente che le
possedeva e le aveva apprese in altro
tempo?

Me. E chiaro.

So. E questo tempo non & quello in
cui non era ancora uomo?

Me. Si.

Jo. Se, dunque, cosi durante il tem-
po in cui €, come durante quello in
cul non era uomo, sono insite in lui
delle opinioni vere che, rideste per via
di domande, diventano cognizioni, non
le avra dunque !'anima di lui possedu-
te ¢ non le possedera sempre? Giacché
¢ chiaro che nella perpetua durata del
tempo o si € O non si € uomo.

Me. Cosi pare.

So. E pero, se la verita delle cose &
sempre nell’anima nostra, 'anima deve
essere immortale, sicché devi con fiducia
sforzarti di cercare e di rammentare
quel che ora per caso non sai, cio¢
non ricordi?

Me. Mi pare, Socrate, non so come,
che tu dica bene.

So. E cosi pare anche a me, Menone.
E quanto al resto non c’insisterei trop-
po; ma che, stimando di dover ricerca-
re le cose che non si sanno, noi sarem-
mo migliori e piu animosi e men pigri,
che se crediamo che non sia possibile
trovare e non si debba neppur cercare
quello che non si sa, oh! su questo
punto mi batterei, se lo potessi, e con
le parole e coi fatti.

Me. Anche su cid mi pare, Socrate,
che tu dica bene.

XXII. So. E poiché siamo d’accor-
do che bisogna cercare quello che non
si sa, vuoi che ci mettiamo insieme a
cercare che é mai la virtu?

Me. Ben volentieri, Socrate. Tuttavia
per me sarei soprattutto contento d’inda-
gare e d'udire quel che ti chiedevo da

86/87 MENONE

principio: se bisogna occuparsi della vir-
ti come di cosa che si possa insegnare,
o che venga negli uomini da natura o
in qualche altro modo.

So. Perd, Menone, s'io potessi co-
mandare non solo a me stesso, ma an-
che a te, non indagheremmo se la virth
si possa 0 no insegnate prima di aver
cercato che cosa essa & in sé. Ma dac-
ché tu, certo per esser libero, non tenti
neppure di comandare 2 te stesso, e ten-
ti per di piu di comandare a me, e mi
comandi realmente, ubbidird. E del re-
sto, che farci? Dobbiamo dunque, se non
erro, indagare qual & qualche cosa,
di cui non sappiamo ancora che cosa
¢. Pure rimetti almeno un po’ del tuo
impero su me, e permettimi d'indagare
per via d'ipotesi, se essa sia insegna-
bile, o come s’acquisti. E dico per via
d'ipotesi cosl, come fanno spesso i geo-
metri nelle proprie ricerche 2. Quando
si domanda, per esempio, d’un’area, se
quest’area possa essere iscritta in questo
cerchio come triangolo, un geometra ri-
sponderebbe: « Non so ancora se cid ¢
possibile, ma credo che possa contribuire
alla soluzione questo che propongo co-
me un’ipotesi: se si verificano talune
condizioni, si otterrd, mi pare, un certo
risultato, ma il risultato sara diverso, se
queste condizioni non si verificano 3.
Ragionando dunque cosi per ipotesi, ti
dird quel che risulta intorno all’iscrizio-
ne del triangolo nel cerchio, se & pos-
sibile o no ».

XXIII. E cosl, anche della virtu,
noi, poiché non sappiamo né cid che
¢ né quale &, esamineremo per via
d’ipotesi, se si possa o no insegnare, e
diremo a questo modo: tra le cose at-
tinenti all'anima che qualita deve aver la
virti perché si possa o no insegnare?
E prima di tutto, se & diversa dalla
scienza, si pud o no insegnare o, come
dicevamo poc’anzi, ricordare — per noi
I'uso di queste due parole & affatto in-
differente — ma insomma si pud inse-
gnare? O non & manifesto a tutti che
'uomo non impara nulla all'infuori della
scienza?

Me. A me almeno cosi sembra.



margh
Rettangolo

margh
Rettangolo


MENONE 87/88

So. Se dunque la virth & scienza, &
chiaro che si potrd insegnare.

Me. E come no?

So. E di cid quindi ci siamo sbrigati
alla svelta, affermando che se & cosl, si
pud insegnate; se non é cosi, no.

Me. Senza dubbio.

So. Ed ora, credo, dobbiamo esami-
nare se la virtu & scienza o alcunché di-
verso dalla scienza,

Me. Appunto, anche secondo me, &
questo che dobbiamo esaminare ora.

So. E che? Non affermiamo noi che
la virtu ¢ bene, e non riman salda per
noi questa ipotesi: che essa & bene?

Me. Senza dubbio.

So. Cosicché, se c’¢ qualche altra sor-
ta di bene indipendentemente dalla
scienza, la virtu potrd non essere scien-
za; ma se non c'¢ bene che non sia
contenuto dalla scienza, supponendo che
Ja virti sia scienza, faremmo una giusta
supposizione.

Me. Cosl e.

do. Ora non siamo nol buoni
virtu?

Me. Si.

So. E se buoni, utili, giacché tutte le
cose buone sono utili. O no?

Me. Si.

So. E la virtt non & utile?

Me. Necessariamente, dopo le nostre
premesse.

XXIV. So. Vediamo, passandole a
rassegna una per una, quali cose ci sieno
utili. La buona salute, per esempio, la
forza, la bellezza e la ricchezza, tutte
queste e simili cose le diciamo utili; non
e vero?

Me. Si.

So. Ma diciamo pure che queste me-
desime cose a volte sono anche dannose.
O tu la pensi diversamente?

Me. 1o no, davvero.

Sn. Ed ora considera sotto la guida
di chi ognuna di queste cose ci giovi, e
sotto la guida di chi ci noccia. Non ci
giovano forse, allorché se ne faccia buon
uso, e non ci nocciono in caso contra-
rio?

Me. Senza dubbio.

So. Consideriamo inoltre cid che si
tiferisce all’anima. Non c’é qualcosa che

per

88 783

tu chiami temperanza, giustizia, corag-
gio, disposizione ad apprendere, memo-
ria, generositd e simili?

Me. Oh si!

So. E considera se quelle tra esse,
che non ti sembrano scienza, ma diverse
dalla scienza, non sieno talvolta nocive
e talvolta utili; il coraggio, per esempio,
se non & saggezza, ma una forma di te-
metitd, Quando un uomo osi dissenna-
tamente, non ne ha forse danno, e van-
taggio invece, quando osi con senno?

Me. Si.

So. E cosl anche la temperanza e la
disposizione ad apprendere; coltivate e
condite dal senno sono utili, ma scom-
pagnate dal senno, dannose?

Me. E quanto!

So. Sicché, insomma, tutti gl'impulsi
e le prove di fermezza d’animo, se gui-
dati dalla saggezza, culminano nella fe-
licita; se dalla stoltezza, nel contrario?

Me. Si pud credere.

So. Se dunque la virth & tra le doti
dell’anima ed & necessariamente utile,
dev’esser saggezza, poiché tutte le atti-
tudini dell’anima non sono di per sé né
utili né dannose, ma diventano dannose
o utili secondo che s’accompagni ad esse
la saggezza o la stoltezza E pero, se-
condo questo discorso, la virtu, essendo
utile, dev’essere in qualche modo sag-
gezza.

Me. A me almeno pare.

XXV. So. E lo stesso non avvien
forse anche per le altre cose, la ricchez-
za e simili, di cui or ora dicevamo, che
a volte son buone e a volte dannose?
Come per tutto cid che attiene all’ani-
ma, la saggezza, se fa da guida, rende
utili tutte le facolti dell’anima, mentre
la stoltezza le rende dannose, cosl anche
questi beni I’anima non li rende forse
utili, usandone e guidandoli rettamente,
e dannosi, ove lo faccia non rettamente?

Me. Non c¢’¢ dubbio.

So. E I'anima guida rettamente, se &
saggia; male, se stolta?

Me. E verissimo.

So. Cosl dunque in generale si pud
asserire, che nell'uomo tutto, senza ec-
cezione, dipende dall’anima, e tutte le
facolta dell’'anima, se vogliono esser buo-


margh
Rettangolo

margh
Rettangolo


296 2771278

to, siamo stati costretti ad adoperarne
una parte maggiore del bisogno; e per-
cio ci siamo troppo a lungo diffusi nel-
la esposizione di esso, e non abbiamo
posto per nulla un fermo al racconto;
ma il nostro discorso, proprio come la
rappresentazione d’una figura viva, ha
'aria di avere abbastanza ben riprodot-
to i tratti esteriori, senz'avere per altro
raggiunto ancora quel rilievo che si ot-
tiene con le tinte e con la mescolanza
dei colori. Meglio perd, che non con la
pittura e con qualsiasi opera manuale,
qualunque figura viva si puo rappre-
sentarla con la parola e col discorso,
a quelli, <s’intende>, che sieno in
grado di tenervi dietro; per gli altri
< ¢ preferibile farlo> con mezzi ma-
teriali.

So. giov. Questo va bene; .ma in che
tu affermi che non si sia detto ancora
abbastanza, spiegacelo.

For. E difficile, caro mio, non ser-
virsi di esempi per dimostrare a suffi-
cienza qualcuna delle - cose piu gravi.
Giacché c’e pencolo che ciascuno di noi,
sapendo ogni cosa come in sogno, ogni
cosa poi ignori daccapo come sveglio.

So. giov. Che cosa intendi di dire?

ror. Che ho l'aria d'aver toccato, as-
sal poco a proposito in questo momen-
to, cid che accade in noi circa la cono-
scenza.

So. giov. E perché?

For. < Perché>, benedetto figliuo-
lo, anche il mio esempio ha bisogno, a
sua volta, d'un esempio.

So. giov. E perché? Di' pure senza
che per riguardo mio tu esiti punto.

XX. For. Ebbene diciamolo, poiché
anche tu sei- pronto a seguirmi. Dei
fanciulli noi, credo, sappiamo che quan-
do appena cominciano ad esser pratici
delle lettere...

So. giov. Che cosa?

For. Che le lettere, una per una, nel-
le sillabe pit brevi e piu facili le rico-
noscono abbastanza bene e riescono a
ragionarne con precisione 3.

So. giov. E come no?

For. Ma poi su queste medesime let-
tere in altre sillabe si mostrano incerti,

278 POLITICO

e sbagliano:cosi nell’opinarle come ne]
discorrerne ¥,

So. giov. Senz’alcun dubbio.

For. Ora, la via piu facile e pit bel.
la di tutte per condurli a cid che non
ancora conoscono, non & forse questa
qui?

So. giov. Quale?

or. Ricondurli prima a querl casi nej
quali avevano rettdmente opinato circa
queste medesime lettere, e, dopo d’aver-
veli ricondotti, porli accanto a quelli
che non conoscono ancora; e per via di
confronto mostrar loro 'omogeneiti esi-
stente nelle une come nelle altre silla-
be, fino a che tutto cid, di cui s’aveva
un’opinione esatta, non sia stato ben
chiarito col confronto di cid che s’igno-
rava; e queste cose, quando sieno chia-
rite, divenendo cosi degli esemplari fac-
ciano in modo che ciascuno degli ele-
menti tutti in tutte le sillabe sia deno-
minato, quello che e diverso, come di-
verso dagli altri, e quello che & identi-
co, come identico sempre all’identico
modo con se stesso.

So. giov. Proprio cosi.

For. Questo dunque lo abbiamo com-
preso abbastanza bene: che allora si ha
la produzione d'un esemplare, quando
la stessa cosa, di cui in qualche altra
cosa ben distinta s’abbia una opinione
esatta, postale a fronte produca un’uni-
ca retta opinione su entrambe le cose?

So. giov. Cosl pare,

For. E potremmo dunque sorpren-
derci se la nostra anima, che per na-
tura si trova nelle identiche condizioni
rispetto agli elementi di tutte le cose®
talvolta, sopgiogata dalla verita, in ta-
luni di essi su ogni punto riman salda,
talvolta in altri va invece a tentoni su
tutto; e mentre su alcuni di essi sup-
pergiti in certe combinazioni opina ret-
tamente, quando invece sieno trasferiti
nelle grandi e non facili sillabe della
realtd, questi stessi elementi non li ri-
conosca piu?

So. giov. Oh! non c¢'® punto da sor-
prendersene.

For. Ed allora, caro mio, come si po-
trebbe, movendo da una opinione fal-

Filosofia in Ita




176 147

So. E non intenderd né arte di cal-
zolaio né alcun’altra arte chi ignori cid
che & conoscenza.

Tee. Cosi e.

So.- Sicché & risposta ridicola quella
di chi, richiesto che cosa sia conoscen-
za, risponda facendo il nome d’un’arte.
Perché risponde < nominando la > co-
noscenza d’'una data cosa, mentre non
gli si .chiedeva questo.

Tee. Parrebbe.

So. E in secondo luogo perché, es-
sendo possibile rispondere semplicemen-
te e brevemente, batte una via intermi-
nabile. Cosi, anche nella domanda in-
torno alla creta, sarebbe facile e sempli-
ce dire che creta & terra impastata con
acqua, lasciando stare < per uso> di
chi.

V. Tee. Cosi ora, Socrate, mi par
facile. Anzi la tua domanda mi richia-
ma in qualche modo a quello che venne
in mente poco fa anche a noi due, men-
tre ragionavamo, a me e a questo tuo
omonimo, a questo Socrate quil*,

So_E che, Teeteto?

147/148 TEETETO

Tee. I numeri intermedi a questi, co-
me il tre, il cinque e in genere tutt
quelli che non possono risolversi in un
prodotto di due fattori eguali, ma si ot
tengono < sempre > dalla moltiplicazio.
ne o d'un fattore maggiore per uno mi
nore o d’'uno minore per uno maggiore,
e perd, < rappresentati come supetfi-
cie > sono sempre limitati da un lato
maggiore € da un altro minore; 1i rasso-
migliammo ad una figura oblunga e li
chiamammo numeri oblunghi.

So. Benissimo; ma dopo?

Tee. Tutte le linee che < rappresen-
tate come quadrangoli equiangoli > dan-
no il numero equilatero e piano, le de-
finimmo lunghezze; tutte le altre
che danno il numero oblungo, le defi-
nimmo potenze, come quelle che
in misura lineare non sono commensu-
rabili con quelle lunghezze, ma nel va-
lore della superficie che potenziano, si.
E anche pe’ solidi si disse qualche cosa
di_simile 1°.

Tee. Il nostro Teodoro ci disegnava
certe figure concernenti le potenze, quel-
la di tre piedi < quadrati> e quella
di cinque, [dimostrando] che queste po-
tenze - rispetto alla lunghezza < del la-
to > non sono commensurabili con "uni-
ta di. piede; e cosi, trascegliendo via
via ciascuna potenza, arrivd fino a quel-
la di diciassette piedi; e a questa si fer-
mo. E qui a noi venne in mente qualcosa
di simile: poiché le potenze sono evi-
dentemente infinite di numero, provarci
ad aggrupparle insieme in un unico con-
cetto con cui denominarle tutte, code-
ste_potenze.

So. E avete anche trovato qualcosa di
cosi fatto?

Tee. A me pare di si; vedi anche tu.

So. Di’ pure.

Tee. Dividemmo in due classi tutta
la serie de’ numeri; ogni numero, che
puo risolversi in due fattori eguali, lo
rassomigliammo per la figura ad un qua-
drato, e lo chiamammo quadrato ed
equilatero.

So. Sta bene.

So. A meraviglia, figlivoli miei; sic-
ché mi pare che Teodoro non possa es-
sere incolpato di falsa testimonianza.

Tee. Eppure, Socrate, alla tua doman-
da intorno a cid che ¢ conoscenza io
non sono in grado di rispondere, come
intorno alla lunghezza ed alla potenza,
sebbene mi sembri che tu cerchi qual-
cosa di simile. Sicché, daccapo, Teodo-
ro ci risulta d’aver detto il falso.

So. E che? Se Teodoro ti avesse lo-
dato per la tua valentia nella corsa, af-
fermando di non aver mai incontrato
tra’ giovani un corridore altrettanto bra-
vo, e tu poi, in una gara di corsa, fossi
stato sorpassato da un altro nel vigore
dell’eta e velocissimo; credi tu ch'egli
per questo sarebbe stato men veritiero
nel lodarti?

Tee. Non lo direi.

So. Ma credi tu che trovare, com’io
dicevo poc’anzi, ¢id che & conoscenza sia
cosa da poco, e non piuttosto da uomi-
mt di grande acume?

Tee. Anzi, per Zeus, secondo me, di
grandissimo acume.

So. Abbi dunque fiducia in te stesso;
credi pure che Teodoro non ha parlato



margh
Rettangolo


1118 53/54

Platone

corpi <elementari>, come supporniamo
procedendo con un ragionamento, in cui
la vcrosimiglianza s’accoppia con la ne-
cessitd; quanto ai principi superiori a
questi, li sa il dio, e degli uomini chi
sia caro a lui. Blsogna pertanto dire
quali siano quei quattro bellissimi corpi
che ne derivano, dissimili bensi tra loro,
ma capaci taluni di generarsi, dissolven-
dosi, gli uni dagli altri. Se, infatti, vi
riusciamo, avremo la veritad intorno alla
genesi e della terra e del fuoco e dei
corpi che proporzionatamente sono fram-
mezzo ad essi. Perché questo non lo con-
cederemo a nessuno: che ci sieno in
qualche luogo de’ corpi visibili pit belli
di questi che formano ciascuno un gene-
re a sé. Dobbiamo dunque proporci con
ogni impegno di ben comporre questi
quattro generi di corpi insigni per bel-
lezza e affermare d’averne sufficiente-
mente compreso la natura,

Delle due specie di triangoli l'isosce-
le ha sortito una sola natura, lo scaleno
infinite; e delle infinite bisogna percio
presceghere la piu bella, se vorremo co-
minciare come si conviene. Ebbene, ove
qualcuno possa sceglierne e indicarne
un’altra piu bella per la costituzione di
que’ corpi, costui vincera non <come>
avversario, ma <come> amico. Noi in-
tanto dei molti triangoli <scaleni> uno
ne poniamo come il pit bello %, trascu-
rando gli altri: quello, ciog, dal quale
ripetuto ne risulta come terzo un trian-
golo equilatero. Perché <sia cosi>, sa-
rebbe troppo lungo a dire; ma a chi
potesse confutar questo e provare d’es-
ser nel vero, & serbato un premio quale
pud darlo un amico. Sieno dunque pre-
scelti due triangoli, con cui & stato
fatto il corpo del fuoco e quello degli
altri <elementi>, l'uno isoscele e I’al-
tro quello che ha sempre il quadrato del
lato maggiore triplo del <quadrato del
lato> minore. Ora perd cid, che prima
¢ stato detto in modo non chiaro, bi-
sogna definirlo meglio. <Allora> difat-
ti ci pareva che i quattro generi tutti
reciprocamente si generassero gli uni
dagli altri, ma questa non era che falsa
apparenza; giacché dai triangoli, che ab-
biamo prescelti, nascono, <& vero,>

54/55 TIMEO

quattro generi, ma tre da quell’uno che
ha i lati disuguali, ed uno solo, il quar.
to, &€ armonicamente costituito dal trian.
golo isoscele. Non dunque tutti, dissol.
vendosi gli uni negli altri, possono dj
molti piccoli trasformarsi in pochi gran.
di, e viceversa; ma cid & possibile sol.
tanto per i tre primi; giacché, essendg
tutti nati da un <triangolo> solo, dis.
solvendosi i <complessi> piu grandj
se ne formeranno molti piccoli, che ac-
colgono le forme a sé convenienti; e
quando daccapo molti piccoli si sepa.
rino ne’ triangoli <elementari>, dive.
nendo un solo numero d’una sola mas.
sa, ¢ possibile che se ne costituisca
un’altra unica specie grande ®%. Questo
pertanto sia detto della trasformazione
delle specie tra loro; ma quale sia cia-
scuna - specie che nasce da loro e da
quanti-.numeri che vi concorrono <si
ottenga>, sara ora il momento di e
sporre. E precedera le specie prima,
quella costituita da’ componenti pil
piccoli. Elemento di essa & il triangolo
avente l'ipotenusa doppia in lunghezza
del cateto minore; sicché, combinandosi
siffatti triangoli a due a due secondo la
diagonale <del quadrilatero>, e tre
volte ripetendosi questa combinazione,
convergendo le diagonali e i cateti mi-
nori nello stesso punto, come in un
centro; ecco nascerne un triangolo equi-
latero unico da sei che erano di nume-

ro ®’. Combinandosi poi quattro <di
questi> triangoli equilateri, <ciascun
gruppo di> tre angoli piani forma un
angolo solido, che segue immediatamen-
te al pit ottuso degli angoli piani. Di
quattro cosiffatti <gruppi> consta la
prlma specie solida %, capace di dividere
in parti eguali e simili tutta la super-
ficie della sfera <in cui & iscritta>. La
seconda poi si ha dagli stessi triangoli
<elementari>, riuniti perd insieme in
otto triangoli cquﬂaterx, formanti un an-
golo solido di quattro angoli piani; €
quando si ottengano sei angoli cosiffatti,
anche il secondo corpo ¢ cosl: compiu-
to®, La terza specie poi consta di due
volte sessanta triangoli elementari uniti
insieme, e di dodici angoli solidi, chiu-
si ciascuno da cinque triangoli equila-



margh
Rettangolo


TIMEO 55

55/56 1119

teri piani, ed ha vepti bgsi <o facce>
in forma di triangoli equilateri ™. E do-
o d'aver generato <questi tre solidi>,
['uno dei due elementi, <I’uno dei due
tipi di triangoli, lo scal§no,> ha esau-
rito il suo compito. Il triangolo isoscele,
4 sua volta, generd la natura del quar-
to <corpo elementare>7, componendo-
si insieme quattro di questi triangoli in
guisa che gli angoli retti si congiungano
nel centro e ne nasca un tetragono
equilatero. Sei di tali <tetragoni> com-
binati insieme formano otto angoli soli-
di, costituiti ciascuno di tre angoli retti
piani; sicché la forma del corpo, che ne
risulta, & cubica, con una base di sei
tetragoni equilateri piani. Non rimaneva
che una quinta combinazione 2, e il dio
se ne servi per <abbellirne> I'universo,
quando ne completd il disegno.

latero, cosl nelle parti come nell’intero
ha necessariamente una base piu stabi-
le. Percid, attribuendo < questa figura >
alla terra, salviamo la verosimiglianza
del discorso; mentre invece <daremo>
all’acqua la forma che tra le rimanenti
& la meno mobile; al fuoco, la pit mo-
bile di tutte, e l'intermedia, all’aria; e
cosi il corpo piu piccolo, al fuoco; il
pit grande, all’acqua, e V'intermedio, al-
'aria; e il pil acuto, daccapo, al fuoco;
il secondo <per acutezza>, all’aria; il
terzo, all’acqua. Di tutte queste forme
pertanto, quella che ha il minor numero
di basi deve necessariamente essere la
pit mobile per natura, perché & da ogni
lato la piu tagliente e la pit acuta; e
<sard> inoltre la piu leggera, perché
costituita del pil piccolo numero delle
stesse parti; del pari la seconda <avra>

XXI. Ove pertanto qualcuno, tenen-
do ben conto di tutte queste cose, du-
bitasse se & conveniente dire che i mon-
di siano di numero illimitato o limi-
tato, <!'ipotesi> che sieno di numero
illimitato pud ritenerla in realta opi-
nione di chi abbia una ben limitata co-
gnizione di cose di cui dovrebbe averne
una illimitata ”; ma se convien dire che
ne sieno stati veramente generati uno
solo o cinque, chi si fermasse a questo,
avrebbe maggior ragione di dubitare ™.
Quanto a not, la nostra opinione, <fon-
data> su ragioni verosimili, ci significa
che ne fu generato uno solo e dio; ma
altri, guardando ad altre considerazioni,
opinera forse altrimenti. Ad ogni modo,

questo punto lasciamolo da parte; e 1n-
tanto i generi, nati dal nostro ragiona-
mento, distribuiamoli in fuoco, terra,
acqua ed aria. Alla terra diamo la forma
cubica; perché la terra & il meno mo-
bile dei quattro generi e il pit plasma-
bile dei corpi, essendo necessario che
tale sia soprattutto quello <de’ corpi>
che ha le basi pit salde. Ora, dei trian-
goli, supposti da principio, la base di
quelli <che hanno> lati eguali, & per
natura pil salda <che non quella> de-
gli altri, che li hanno disuguali; e delle
superficie, composte dell’'uno e dell’altro
<tipo di> triangolo, il tetragono equi-
latero in confronto del triangolo equi-

le stesse caratteristiche in grado secon-
dario, e la terza in terzo grado. Cosic-
ché, in conformitd d'un ragionamento
retto e verosimile, la figura solida della
piramide sia elemento e seme del fuo-
co; la seconda per generazione diciamo-
la <elemento e seme> dell’aria; e la
terza, dell’acqua. E tutti questi <so-
lidi elementari> bisogna concepirli cosi
piccoli, che ciascuno da sé in ciascun
genere per la sua piccolezza non sia pun-
to visibile da noi, ma allorché molti
se ne raggruppino insieme, se ne vedano
le masse. E quanto ai rapporti circa
il numero e i movimenti e le altre pro-
prieta loro, <bisogna ritenere> che. in
quella misura, in cui la natura della
necessita spontaneamente persuasa ce-
dette, in questa <misura>, dopo che
tali cose furono in ogni parte esatta-
mente compiute, il dio le avesse propor-
zionatamente € armonicamente coordi-
|_nate

XXII. Orbene, da tutto cid che ab-
biamo premesso intorno a questi generi,
ecco cid che secondo ogni verosimiglian-
za dovrad verificarsi. La terra, incontran-
dosi nel fuoco e disciolta dall’acutezza
di questo, andra dispersa, sia che si
sciolga nel fuoco stesso, sia che nella
massa dell’aria o dell’acqua, fino a che,
incontratesi dove che sia le parti di essa
e riaccozzatesi con se stesse, si rifaccia-


margh
Rettangolo


