Aristotele - Analitici secondi
14 17

L4

(La definizione di «di ogni», «per sé» e «universale »)

Poiché & impossibile che cid di cui vi & scienza in senso
assoluto sia diversamente, cio che & secondo la scienza apo-
dittica sara necessario; ed e apodittica quella che possediamo
per il fatto di avere una dimostrazione. Pertanto la dimostra-
zione € un sillogismo a partire da cose necessarie. Bisogna
dire, quindi, da quali e da che tipo di cose procedono le di- :s
mostrazioni. E in primo luogo determineremo che cosa dicia-
mo ({essere) «di ogni», che cosa «per sé» e che cosa «univer-
sale».

Ebbene, dico che & «di ogni» cido che non sia in qualche
caso si e in qualche caso no, né talvolta si e talvolta no: per
esempio, se «vivente» {si predica) di ogni uomo, se & vero 3o
dire che questo € un uomo, e vero anche che & un vivente, e se
ora e una delle due cose, & anche ’altra; e se in ogni linea vi &
un punto, & in ugual modo. Eccone un segno: ed infatti, sup-
ponendo che ci sia posta una domanda «su ogni» caso, por-
tiamo le obiezioni in questo modo: 0 «se in qualche caso non
(& cosi)», oppure «se talvolta non (& cosi)».

Sono «per sé » sia tutte le cose che sussistono nel che cos’e: 33
per esempio, la linea per il triangolo, e il punto per la linea
(infatti la loro essenza e da queste cose, ed esse sono presenti
nel discorso che dice che cos’e); sia (tutte quelle che sussistono
in) quante, fra le cose che appartengono loro, sono presenti
nel discorso che ne dice cke cos’eé?®. per esempio, «retto» e
«curvo» appartengono alla linea, e «dispari» e «pari» al nu- 40
mero, e « primo» e «composto», e «quadrato» e «oblungo»;e 73b
a tutte queste cose sono presenti, nel discorso che ne dice c/he
cos’e, 1a la linea, qui il numero. Similmente, anche negli altri
casi dico che per ciascun tipo di cose sono «per sé» le cose di
tale natura; invece tutte quelle che non appartengono in nes-

28. Ossia, tutte le determinazioni che sono comprese negli attributi essenziali
della cosa e che esprimono 1’essenza di questi attributi stessi. La piena intelligibilita
grammaticale del passo esige di riprendere, alla linea 37, 8oa Undgyet v della linea
34. Va altresi rilevato il nesso indicato in queste righe tra te... xal.

2. ARISTOTELE, Organon 1.


margh
Font monospazio
Aristotele - Analitici secondi


I0

15

20

25

18 ANALITICI SECONDI

suno dei due {(anzidetti) modi, sono accidenti: per esempio,
«musico» o «bianco» per il vivente2°.

Inoltre, (& «per sé») cid che non si dice di qualche altro
soggetto: per esempio, cido che & camminante, pur essendo
qualche altra cosa, ¢ camminante®?, e cio che & bianco, {pur
essendo qualche altra cosa), & (bianco); invece la sostanza e
quante cose significano un certo questo sono cid che sono sen-
za essere alcunché d’altro. Pertanto, le cose che non {si dico-
no) di un soggetto affermo che sono per sé, mentre quelle che
(si dicono) di un soggetto che sono accidenti.

Inoltre, in un altro modo, & «per sé» cio che appartiene a
ciascuna cosa in forza di se stesso, mentre cio che non {appar-
tiene) in forza di se stesso (dico che &) un accidente: per esem-
pio, se, mentre si camminava, ¢ lampeggiato, & un accidente.
Infatti non ¢ in forza del fatto di camminare che ¢ lampeg-
giato, ma — diciamo — ci0 & sopraggiunto. Se invece {appar-
tiene) in forza di se stesso, & per sé: per esempio, se qualche
(vivente), essendo sgozzato, € morto, e durante la sgozzatura:
poiché & per il fatto di essere sgozzato {che & morto) e non (gli)
e sopraggiunto di morire essendo sgozzato.

Pertanto le cose che, nel caso di cido che & conoscibile in
senso assoluto, si dicono per sé nel senso di esser presente nez
predicati o contenere (i predicali), sono in forza di se stesse e
di necessita. Ché non puo capitare che non appartengano, o
in senso assoluto, o {come uno degli) opposti: per esempio,
alla linea il retto o il curvo, e al numero il dispari o il pari.
Infatti il contrario & o una privazione o una contraddizione
dentro il medesimo genere: per esempio, nei numeri il non-
dispari & pari, in quanto vi consegue. Di conseguenza, se ¢
necessario affermare o negare, & necessario anche che sussi-
stano le cose per sé.

Quindi «di ogni» e «per sé» siano stati determinati in que-
sto modo. Dico «universale» cid che e appartenga ad ogni
individuo e per sé e in quanto tale. Pertanto & evidente che

29. Sull’opposizione tra cid che & per sé e cid che & per accidente cfr,, tra gli altri
luoghi, infra, 1, 22, 83 b 10; Metaph., V, v, 1017 a 7; Eth. Nic., 1, 4, 1096 a 21.

30. In effetti «camminante», pur essendo un accidente, si dice «per sé» di ciod
che cammina.



L5 19

quante {determinazioni) sono universali appartengono di ne-
cessita alle cose.

«Per sé» e «in quanto tale» sono la stessa cosa: per esem-
pio, per sé il punto e il retto appartengono alla linea (ed infatti
({le appartengono) in quanto linea), ed al triangolo, in quanto
triangolo, (appartengono) due {angoli) retti (ed infatti per s¢ il
triangolo & uguale a due {angoli) retti).

La {(determinazione) appartiene universalmente quando si
dimostra di un soggetto qualsiasi e primo. Per esempio, I’ave-
re due (angoli) retti non & universale neppure per la figura
(certamente & possibile dimostrare di una figura che ha due
{angoli) retti, ma non di qualunque figura, né nel dimostrarlo
ci si serve di una figura qualsiasi: ché il quadrato & si una
figura, ma non ha {gli angoli) uguali a due retti); invece cio
che & isoscele ha, qualunque sia, {gli angoli) uguali a due retti,
pero non & primo, ma il triangolo & anteriore. Pertanto quella
cosa prima che, qualunque essa sia, si dimostra che ha due
(angoli) retti, o qualunque altro {attributo) — a questa cosa
prima (il predicato) appartiene universalmente, e la dimo-
strazione diesso € universale per sé, mentre delle altre cose, in
un certo modo, non & per sé; neppure di cio che & isoscele:
(avere gli angoli uguali a dye retti) non & universale, ma
(appartiene) ad un numero pitt ampio di cose.

Ls

(Evrrovi relativi all'universalita della dimostrazione)

Non deve sfuggire che sovente capita di sbagliare e che cio
che si dimostra come cosa prima {e) universale non appartie-
ne nel modo in cui sembra dimostrarsi come cosa prima {e)
universale. Commettiamo quest’errore quando o non sia pos-
sibile assumere niente di piu elevato al di 1a dell’individuo;
oppure sia si possibile, ma, nel caso di cose differenti per spe-
cle, sia senza nome; oppure cid su cui, come un tutto, si opera
la dimostrazione si trovi ad essere come un particolare: ché la
dimostrazione sussistera per le cose particolari, e sara di
ognuna {di esse), ma tuttavia la dimostrazione non sara della

30

35

40

744

I0



15

20

25

30

35

20 ANALITICI SECONDI

determinazione come cosa prima {e) universale. Dico che la
dimostrazione & della determinazione come cosa prima in
quanto tale quando sia di una cosa prima ({e) universale. Se
dunque si dimostrasse che le rette non s’incontrano, potrebbe
sembrare che la dimostrazione sia di questa {proprieta) per il
fatto di darsi nel caso di tutte le rette. Ma non lo sara se non
(& vero) che questa {(proprieta) si verifica {(perché gli angoli)
sono uguali in questo modo, ma (perché) sono uguali in qua-
lunque modo. E se il triangolo non fosse altro che isoscele,
sembrerebbe sussistere in quanto isoscele. E che cio che e
proporzionale si dia in ordine alterno, in quanto numeri e in
quanto linee e in quanto solidi e in quanto tempi, come in
qualche circostanza si e dimostrato separatamente, potrebbe
capitare di dimostrare riguardo a tutti i casi con una sola
dimostrazione; ma per il fatto che non & possibile dare un
nome unico a tutte queste cose — numeri, lunghezze, tempi,
solidi — e che differiscono per specie I’'una dall’altra, si as-
sumevano separatamente. Ora invece si dimostra in univer-
sale: infatti, cio che si suppone appartenere loro non appar-
teneva in quanto linee o in quanto numeri, ma in quanto que-
sta cosa qui. Per questo, neppure se si dimostri per ciascun
tipo di triangolo, con una dimostrazione o unica o diversa,
che ciascuno ha due {angoli) retti -— separatamente quello
equilatero e quello scaleno e quello isoscele —, non si conosce
mai che il triangolo ha due {angoli) retti, se non in modo so-
fistico, né riguardo al triangolo in universale, neppure se non
esiste nessun altro triangolo oltre questi. In effetti, non lo sisa
in quanto triangolo, né (si sa che gode di questa proprieta)
ognuno dei triangoli, se non secondo il numero; ma secondo
la specie non {si sa che ne gode) ognuno, anche se non ne
esiste nessuno che non si conosca.

Quando, dunque, non si conosce universalmente e quando
(si conosce) in senso assoluto? Ora, & chiaro che (si conosce-
rebbe in senso assoluto) se ’essere per il triangolo e per
I’equilatero fosse identico, o per ciascuno o per tutti. Se inve-
ce non ¢ identico, ma diverso, e {la proprieta) appartiene in
quanto triangolo, non si conosce. Ma forse che appartiene in
quanto triangolo o in quanto isoscele? E quando appartiene



L6 21

al soggetto come primo? E di che cosa & universale la dimo-
strazione? E chiaro che (lo &) quando (la proprieta) apparten-
ga al (soggetto) come primo, essendo state eliminate (le altre
determinazioni). Per esempio, ad un triangolo isoscele di
bronzo appartengono due {angoli) retti, ma anche se sia stato
eliminato ’essere di bronzo e ’essere isoscele. Ma non {se
siano stati eliminati) la figura o il limite. Perd {queste deter-
minazioni) non sono dei {soggetti) primi. Di che cosa, dun-
que, {la proprieta si dice) come di un soggetto primo? Ora, se
e del triangolo, & secondo questo che appartiene anche alle
altre {determinazioni), ed & di questo che la dimostrazione &
universale.

Lo

(Il carattere necessario delle proposizioni
della dimostrazione)

Se dunque la scienza apodittica procede da principi neces-
sari (infatti cio che si conosce per scienza non puo essere di-
versamente), e gli (attributi) che appartengono per sé sono
necessari per le cose (gli uni, infatti, vi appartengono nel cke
cos’e, agli altri, che ne sono predicati, appartengono nel cke
cos’é quelle cose alle quali € necessario che appartenga uno
degli opposti), ¢ evidente che il sillogismo apodittico proce-
dera da alcune cose di questo genere: infatti ogni cosa appar-
tiene o in questo modo o per accidente, e gli accidenti non
SOno necessari.

Ora, bisogna dire o cosi 0 ponendo come principio che la
dimostrazione € di cose necessarie e, se ha dimostrato, non &
possibile che sia in modo diverso. Pertanto il sillogismo deve
procedere da cose necessarie. Infatti da cose vere ¢ possibile
provare sillogisticamente anche senza dimostrare, ma da cose
necessarie non é possibile se non dimostrando: ché questo ¢
gia proprio della dimostrazione.

Un indizio che la dimostrazione procede da cose necessarie
e che portiamo in questo modo anche le obiezioni contro co-
loro che ritengono di dimostrare: che «non & necessario», se

74 b

10

15

20



Analitici secondi

La conoscenza secondo Aristotele

LIBRO PRIMO

L1
(La necessita della conoscenza previa)

Ogni insegnamento ed ogni apprendimento dianoetico
procede da una conoscenza esistente in precedenza. Questo e
evidente a coloro che investigano su tutti i casi: infatti le ma-
tematiche, tra le scienze, procedono in questo modo, e ciascu-
na delle altre arti. Similmente (fanno) nel campo dei discorsi
sia quelli che (procedono) mediante sillogismi che quelli che
(procedono) mediante induzione. Ché entrambi realizzano
I'insegnamento attraverso cose previamente conosciute: gli
uni facendo assunzioni come in seguito a cose comprese, gli
altri dimostrando 1’universale tramite il fatto che 'indivi-
duale & chiaro!. Come anche i (discorsi) retorici? persuadono
in questo modo: ché (lo fanno) o mediante esempi — la qual
cosa e un’induzione — o mediante entimemi — la qual cosa &
un sillogismo.

E necessario che «conoscere in precedenza » sia in due mo-
di: infatti, quanto ad alcune cose & necessario assumere pre-
viamente che esistono, quanto ad altre si deve comprendere
che cos’e cid che si dice, quanto ad altre ancora {& necessario)
I'uno e I’altro. Per esempio, che & vero o affermare o negare
ogni cosa, che esiste; il triangolo, che cosa significa questa da-
ta (determinazione); I’unita, I’uno e 1’altro: che cosa significa

e che esiste. Infatti non ¢ in modo simile che ciascuna di que-
ste cose ci € chiara.

I2
(La scienza e la dimostrazione)

Crediamo di conoscere ogni cosa in senso assoluto — pero
non nella maniera sofistica, cio¢ in maniera accidentale’ —
quando crediamo di conoscere la causa per la quale la cosa &
(dal momento che di ogni cosa vi € una causa) € non puo
capitare che essa sia in altro modo. Pertanto e evidente che il
conoscere € un alcunché di questo tipo. {Si considerino), in-
fatti, sia coloro che non conoscono che coloro che conoscono:
i primi ritengono di stare essi stessi in questa condizione,
mentre coloro che conoscono in piu vi stanno. Di modo che,
cio di cui in senso assoluto vi € scienza, € impossibile che sia
diversamente.


margh
Font monospazio
Analitici secondi


Ebbene, se vi sia pure un altro modo di conoscere, diremo
In seguito®, ma asseriamo anche che & un sapere mediante
dimostrazione. Chiamo «dimostrazione » un sillogismo scien-
tifico; e chiamo «scientifico» quello secondo il quale, per il
fatto di possederlo, abbiamo conoscenza.

Se pertanto il conoscere & quale abbiamo posto, & necessa-
rio anche che la conoscenza apodittica proceda da cose vere,
prime, immediate, pill note, anteriori e cause della conclusio-
ne: ché in questo modo 1 principi saranno propri di cio che si
dimostra. Infatti, un sillogismo potra esserci anche senza

queste cose, ma una dimostrazione non potra esserci: ché non
si fara scienza.

Dunque devono essere vere, poiché non & possibile cono-
scere ci0 che non &: per esempio, che la diagonale (del qua-
drato) ¢ commensurabile.

E (il sillogismo deve procedere) da cose prime anapoditti-
che, poiché (altrimenti) non le si conoscera, non avendone
una dimostrazione: infatti il conoscere in modo non acciden-
tale cio di cui vi ¢ dimostrazione, consiste nell’avere dimo-
strazione.

E devono essere cause e pill note e anteriori: cause perché
¢ quando abbiamo saputo la causa che conosciamo; anteriori,
se & vero che sono cause; precedentemente conosciute non
soltanto per il fatto di comprenderle nell’altro modo?, ma an-
che per il fatto di conoscere che esistono.

Sono anteriori e piu note in due sensi: ché non & identica
una cosa anteriore per la natura ed una cosa anteriore rispet-
to a noi, né lo € una cosa piu nota ed una piu nota per noi°.
Chiamo «anteriori e pill note rispetto a noi» le cose che sono
pilu vicine alla sensazione, «anteriori e pill note in senso as-
soluto» quelle che ne sono piu distanti; e distanti al massi-
mo grado sono le cose massimamente universali, vicine al
massimo grado le cose individuali; e queste si oppongono
tra loro.

Procede da cose prime cio che {procede) da principi propri:
infatti dico che sono la stessa cosa «primo» e «principio».
Principio & una proposizione immediata della dimostrazione,
ed ¢ immediata quella della quale non vi & un’altra (proposi-
zione) anteriore.



Aristotele sull’infinito di Anassimandro

15. AristoT. phys. I' 4. 203 b 3 sgg. Si vede adunque da cid
che tale esame conviene ai fisici. A ragione essi fanno dell’infi-
nito un principio, perché non & possibile che esso esista invano
e che abbia altro valore che quello di principio. In realtd ogni
cosa 0 ¢ principio o deriva da un principio: ma dell’infinito non
c’¢ principio, ché sarebbe il suo limite. Inoltre & ingenerato e
incorruttibile, in quanto & un principio, perché di necessitd ogni

cosa generata deve avere una fine e ¢’¢ un termine di ogni distru-
zione. Percid, come diciamo, esso non ha principio ma sembra
essere esso principio di tutte le altre cose e tutte abbracciarle e
tutte governarle, come dicono quanti non ammettono altre cause
oltre I'infinito, quali, ad esempio, I'intelletto o I’amicizia 1. Inoltre
esso ¢ il divino perché & immortale e indistruttibile, come vuole
Anassimandro e la maggior parte dei fisiologi. Fanno fede del-
Pesistenza dell’infinito cinque ragioni, chi ben guarda: il tempo
(perché & infinito), la divisione delle grandezze (anche i mate-
matici usano I'infinito), ancora: solo se & infinita la fonte da cui
¢ tolta ogni cosa generata non vengono mai meno generazione e
distruzione; inoltre, ogni cosa limitata trova il suo limite sempre
rispetto a un’altra cosa, con la conseguenza che non ci sari piu
limite se sempre una cosa deve essere limitata da un’altra. Ma
soprattutto il motivo principale e che produce una difficolta
comune a tutti & che, siccome non sono mai pienamente esauriti
nel pensiero, e il numero e le grandezze matematiche e tutto
quel che c’¢ oltre i cieli pare che siano infiniti. Ma se quel che ¢’
oltre i cieli & infinito, par che vi debba essere un corpo infinito e
mondi infiniti: perché, infatti, ci dovrebbe essere piti vuoto qui che
li? Cfr. ARISTOT. metaph. 1 2. 1053 b 15. Tra loro [; Sisiologi]

c’e¢ chi dice che 'uno & I'amicizia, altri Paria, altri infinito.



Da: Aristotele, Politica, Libro V

Dovunque, nei fatti, il conflitto civile insorge a causa della
disuguaglianza, a meno che fra 1 disuguali non sussista una
proporzione (un potere regio vitalizio ¢ disuguale qualora esso
sia esercitato nell’ambito di uguali): in generale, infatti, ¢ nella
ricerca dell’uguaglianza che nascono 1 conflitti. L’'uguaglianza
¢ di due tipi: una e quella numerica, 1’altra ¢ quella secondo 1l
merito. Per numerica intendo quella che ¢ identica e uguale
per quantita e per grandezza; secondo il merito, invece, € quel-
la che lo ¢ per il rapporto. Per esempio: numericamente il tre

supera 1l due nella stessa quantita in cui quest’ultimo supera
I’uno; ma, per il rapporto, il quattro supera il due come il due
supera I’uno perché il due e I’uno sono parte uguale rispettiva-
mente di quattro e di due; entrambi, infatti, ne sono la meta.

A 1

A T *TraT o
APALCTOIEAD

[TOAUTUKA

[ToiiTind




LIBRO PRIMO 197

5. Contemporaneamente a questi autori e prima di essi
quelli che sono chiamati Pitagoricil, essendosi occupati di
matematica per primi, ¢ <vendola fatta progredire, nutriti
di nozioni matematiche, pensaronc che i principi della
matematica fossero i principi di tutti gli esseri. Tra i prin-
cipi matematici 1 numeri sono primi per natura, e i Pita-
gorici credettero di vedere nei numeri, pitt che nel fuoco,
nella terra e nell’acqua, molte somiglianze con le cose che
sono e che divengono, sicché una proprietd dei numeri
sarebbe la giustizia, un’altra ’anima e l’intelletto, un’altra
ancora l'occasione e cosi via, si pud dire, per ciascuna delle
altre cose. Inoltre nei numeri essi videro anche esprimersi
le proprieta delle diverse specie di armonia e i rapporti
che le costituiscono. Infine tutte le altre cose apparivano
modellate sul numeri in tutta la loro natura, e i numeri
da parte loro sembravano come 1 termini assolutamente
primi di tutta la natura. Per queste ragioni essi credettero
che gli elementi dei numeri fossero gli elementi di tutti
gli esseri, e che tutto l'universo fosse armonia e numero.
Si misero a raccogliere e a ordinare tutti quegli aspetti che
nei numeri e nelle specie delle armonie potevano andare
d’accordo con le proprietd, le parti e Pordine generale del-
I'universo) E, se in qualche parte questa corrispondenza
veniva meno, si precipitavano a superare le lacune con ag-
giunte, per rendere compatta la loro trattazione: cosi, per
esempio, poiché sembra che il numero dieci sia perfetto

1. Molto si & discusso sul significato dell’espressione of xoAodpevor
ITudaybpeior. Aristotele menziona una volta sola Pitagora, mentre no-
mina spesso i Pitagorici, chiamandoli anche «Italici». Sul significato del-
I'espressione ot xaAodpevor tradotta di solito con «i cosiddetti», non c’é
accordo, e anzi si danno interpretazioni in netto contrasto. Per alcuni
essa indica che Aristotele non ha conoscenze precise sui Pitagorici, e vuole
introdurre un alone di indeterminazione intorno a quella scuola filosofica;
per altri essa indica che il termine ¢ pitagorico» ha un significato tecnico
estremamente preciso. Non & questa la sede per decidere questa questione,
ma & certo che dai resoconti di Aristotele stesso si ricava l'impressionc
che gid per lui la filosofia pitagorica fosse abbastanza composita, e non
facilmente caratterizzabile sulla base di una dottrina unica. Per questa
ragione ol xaAodpevor potrebbe essere la formula per introdurre un con-
cetto storiografico preciso, cioé per designare una realtd storica precisa,
alla quale tuttavia non corrisponde una dottrina filosofica strettamente
unitaria.

25

3o

g86a, 1



IO

15

20

25

30

986D, 1

108 LA METAFISICA

e che comprenda la natura dei numeri tutta quanta, ‘di-
cono che i corpi che si muovono nel cielo sono dieci, e,
poiché sono soltanto nove quelli che si vedono, ne inventa-
rono un decimo, l'antiterra.

Ma queste cose sono state trattate con maggior rigore
da noi altrove!. Qui ce ne occupiamo per sapere anche da
costoro quali principi essl pongano e come si collochino
rispetto alle cause che abbiamo enumerato. ‘Risulta che
anche costoro credono che il numero sia principio, sia come
materia delle cose che sono, sia sotto forma di proprieta
e stati di esse. Gli elementi del numero sono il pari e il
dispari; di questi uno & limitato, l'altro illimitato; l'uno
deriva da entrambi, perché & contemporaneamente pari e
dispari; il numero deriva dall’'uno, e tutto l'universo, come
si € detto, € numeri. Altri, che sono pur sempre pitagorici,
dicono che i principi sono dieci, cosi appaiati: dimite illi:
mitato, dispari pari, uno molteplicita, destra sinistra, maschio
femmina, in quiete in movimento, retto curvo, luce tenebre,
buono cattivo, quadrato oblungo.

Sembra che anche Alcmeone di Crotone? pensasse a
questo modo, sia che egli si sia ispirato ai Pitagorici, sia
che 1 Pitagorici abbiano invece preso da lui questa dottrina.
Di fatto Alcmeone si esprimeva in modo molto vicino a quello
dei Pitagorici e diceva che molte delle cose umane costitui-
scono coppie di contrari, ma non costruiva liste di contrari
come fanno costoro, bensi li prendeva a caso, per esempio
bianco nero, dolce amaro, buono cattivo, grande piccolo.
Alcmeone buttava 1a a caso le altre coppie, mentre i Pita-
gorici dicevano quali e quante fossero le coppie di contrari.

1. Alessandro (41, 1-2) rinvia al De coelo, dove (II, 13, 293 a 23 sgg.)
effettivamente Aristotele trattava di questo argomento, e a un’opera sui
Pitagorici, oggi perduta, ma che ¢ menzionata nel catalogo di Diogene
Laerzio (n. 10I).

2. E e Asclepio recano xadi yip €yéveto thv fHudiay " Adpatov it yépovte
ITudayépe amegrvato 8¢ ... (986 a, 29-30), che farebbe pensare a una data
alta per Alcmeone, almeno parzialmente coetaneo di Pitagora. Ross omise
gyéveto v NAklay, éml yépovtt Iludaydpe e 88, che mancano in AP e in
Alessandro, ritenendole un’aggiunta posteriore (I, 152); Jaeger segue Ross.
Tuttavia Ross ritiene attendibile l'indicazione cronologica contenuta nel-
I’aggiunta. Altri invece hanno abbassato le date di Alcmeone, fino a
portarle alla fine del V sec. a. C.



LIBRO PRIMO I99

Nei Pitagorici e in Alcmeone & possibile cogliere questo
punto in comune, che i contrari sono principi delle cose
che sono; i Pitagorici inoltre dicono anche quante sono
le coppie di contrari, e quali sono. Tuttavia dal modo in
cui essi hanno disposto questi contrari non risulta chiaramen-
te come si possa ricondurli alle cause che abbiamo indicato;
tuttavia sembra che essi collochino i loro elementi nella spe-
cie della materia, perché dicono che essi sono le parti che
stanno nella sostanza, la quale ¢ costituita e plasmata da essi.

Quanto ¢ stato esposto & sufficiente per capire il pensiero
di quegli antichi 1 quali hanno detto che gli elementi della
natura sono pill di uno. Ma ci sono alcuni i quali hanno par-
lato del tutto come se costituisse un’unica natura, ma non
ne hanno parlato tutti allo stesso modo, né tutti con lo
stesso grado di correttezza e di fedelta alla natura. Un
discorso su di essi non rientra affatto nella ricerca che
stiamo conducendo intorno alle cause, perché costoro non
fanno come alcuni dei fisiologi, i quali, pur supponendo
che I'essere sia uno, tuttavia lo fanno derivare dall’'uno,
come se questo fosse la materia. Costoro si comportano in
modo tutto diverso, perché, mentre i fisiologi oltre all’uno
pongono anche il movimento, facendo del tutto un qualcosa
di generato, costoro dicono che il tutto & privo di movi-
mento. Tuttavia almeno il seguente punto rientra nella
ricerca che abbiamo in corso. Parmenide sembra riferirsi
all'uno inteso secondo definizione, Melisso! invece sembra
riferirsi all’'uno inteso secondo materia, e per questo il
primo dice che l'uno é limitato, mentre il secondo dice
che ¢ illimitato. Senofane? prima di costoro prese le par-
ti dell'uno (e infatti si dice che Parmenide sia stato suo
discepolo), ma non disse nulla di chiaro, e non si decise
né per l'una né per l'altra natura dell’'uno: considerando
tutto quanto I'universo, si limita a dire che 'uno & la di-
vinita. Da costoro, come si ¢ detto, bisogna prescindere

1. Filosofo di Samo, seguace di Parmenide, operd verso la meta del
V sec. a. C.

2. Poeta religioso di Colofone, che gia Platone (Soph. 242 d) collegava
con l'eleatismo.

IO

15

20

25



jo

g37a, 1

IO

15

200 LA METAFISICA

nell’attuale ricerca, da Senofane e¢ da Melisso completa-
mente, perché sono un po’ troppo rozzi. Parmenide sembra
un po’ piu illuminato. Posto che necessariamente, oltre
all’essere, il non-essere non esiste, egli crede che ’essere sia
uno, e nient’altro; del resto abbiamo detto abbastanza
chiaramente queste cose nella Fisical. Ma poiché ¢ costretto
a dare retta alle cose che appaiono e poiché ritiene in base
al ragionamento che esiste 1'uno, in base alla sensazione
che esistono i molti, Parmenide torna a porre due cause
e due principi, il caldo e il freddo, dicendo che sono come
il fuoco e la terra; di questi due principi, poi, dispone il
caldo dalla parte dell’essere e il freddo dalla parte del non-
essere 2,

In base a cio che abbiamo detto noi e alle cose dette
dai sapienti che hanno preso parte a questa discussione,
abbiamo potuto raccogliere queste conclusioni: i pitt antichi
hanno ammesso un principio corporeo (perché 1’acqua, il
fuoco e altre cose di questo genere sono corpi), e di essi
alcuni hanno ammesso un solo principio corporeo, altri
ne hanno ammessi pitt di uno, ma gli uni e gli altri hanno
posto principi che appartengono alla materia; alcuni poi
ammettono oltre a questa causa anche un’altra causa dalla
quale ha origine il movimento, e questa seconda causa per
alcuni & unica, per altri duplice. Fino agli italici esclusi,
gli altri si sono espressi in maniera piuttosto oscura intorno
a queste cose, ma con chiarezza, come abbiamo detto, si
pud ricavare che essi hanno fatto uso di due cause, e, di
queste due cause, quella che concerne l'origine del movi-
mento per alcuni & unica, per altri duplice. In modo simile
anche i Pitagorici hanno posto i due principi. Cio che di
proprio hanno aggiunto & la tesi che il limitato e l'illimi-
tato non sono predicati di nature diverse dal limitato e
dall’illimitato, per esempio predicati del fuoco, della terra
o di qualcos’altro di questo genere, ma lillimitato in sé
e I'uno in sé sono sostanza delle cose delle quali si predicano,

1. Phys. 1, 3.
2. Sull'interpretazione della seconda parte del poema di Parmenide
cfr. sopra n. 2 p. 192.



LIBRO PRIMO 20

sicché anche il numero & la sostanza di tutte le cose. 1 Pi-
tagorici cosi parlarono di queste cose e cominciarono a far
discorsi sull’essenza e a definirla, anche se la trattarono
in maniera troppo semplice. Definivano in maniera super-
ficiale e credevano che il primo termine del quale la defi-
nizione veniva predicata fosse la sostanza della cosa, come
se si credesse che sono la stessa cosa il doppio e il due,
perché il due é il primo termine cui appartiene il doppio.
Ma certamente essere doppio e essere due non sono la stessa
cosa, perché, se non fosse cosi, 'uno sarebbe molti; che &
proprio la conclusione che deriva dalle loro premesse. Queste
dunque sono le cose che si possono ricavare da quelli che
ci hanno preceduto?.

6. Dopo le filosofie che abbiarno ora illustrato, Platone
inizid la sua ricerca seguendo in molte cose gli italici, ma
anche staccandosene con elementi propri. Da giovane Pla-
tone aveva frequentato dapprima Cratilo? e aveva seguito
le tesi degli eraclitei, che tutte le cose sensibili divengono
sempre e non c’é scienza di esse; e su questo punto anche
in seguito si mantenne fedele a queste posizioni.

Socrate3 trattava argomenti etici, mentre non si occupava
affatto del mondo della natura; nelle questioni etiche cercava
I'universale e fu il primo che fermo il suo pensiero intorno
alle definizioni. Platone segui Socrate, ma ritenne che defi-
nizione e universale riguardassero non le cose sensibili,
bensi cose diverse da esse, perché giudicava impossibile
che la definizione comune fosse la definizione di una delle
cose sensibili, che mutano continuamente.

Platone chiamd idee gli esseri diversi da quelli sensibili,
e disse che di tutte le cose sensibili si parla in dipendenza
dalle idee e secondo le idee: infatti le cose molteplici che

1. Con Jaeger ometto xal Tév &AAwv (987 a, 28).

2. Su Cratilo non sappiamo molto: segnace della filosofia di Eraclito,
aveva insistito soprattutto sulla tesi del divenire totale di tutte le cose e
ne aveva tratto conseguenze radicali sull'impossibilitd della conoscenza.

3. Socrate, nato ad Atene nel 470-69 a. C. e mortovi nel 399, &€ univer-
salmente noto come il maestro di Platone.

20

25

30

087b, 1



